


zusammengestellt von Hans Josef Dittscheidt



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 212, Januar 2025

Ein gesegnetes Jubeljahr 2025!
Seid Pilger der Hoffnung!

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Hier ist die Predigt vom Papst Franziskus zur Eroff-
nung des Heiligen Jahres der Hoffnung.

Ein in Licht gehiillter Engel des Herrn erleuchtet die
Nacht und verkiindet den Hirten die frohe Botschaft:
»Ich verkiinde euch eine grofie Freude, die dem ganzen
Volk zuteilwerden soll: Heute ist euch in der Stadt Da-
vids der Retter geboren; er ist der Christus, der Herr«
(Lk 2,10-11). Inmitten des Staunens der Armen und des
Gesangs der Engel offnet sich der Himmel auf Erden:
Gott ist einer von uns geworden, um uns ihm gleich zu
machen, er ist zu uns herabgestiegen, um uns wieder
aufzurichten und in die Umarmung des Vaters zuriickzufithren.

Dies, Schwestern und Briider, ist unsere Hoffnung. Gott ist der Immanuel, er ist der Gott-mit-uns.
Der unendlich Grof3e hat sich klein gemacht; das géttliche Licht ist in der Dunkelheit der Welt auf-
geleuchtet; die Herrlichkeit des Himmels ist auf der Erde erschienen. Und wie? In der Kleinheit eines
Kindes. Und wenn Gott kommt, auch wenn unser Herz einer armlichen Krippe gleicht, dann konnen
wir sagen: Die Hoffnung ist nicht gestorben, die Hoffnung lebt und umbhiillt unser Leben fiir im-
mer! Die Hoffnung enttiuscht nicht.

Schwestern und Briider, mit der Offnung der Heiligen Pforte haben wir ein neues Heiliges Jahr be-
gonnen: Jeder von uns kann in das Geheimnis dieses Gnadenerweises eintreten. Dies ist die Nacht, in
der sich die Tiir der Hoffnung fiir die Welt weit gedffnet hat; dies ist die Nacht, in der Gott zu jedem
Einzelnen sagt: Auch fiir dich gibt es Hoffnung! Es gibt Hoffnung fiir jeden von uns. Aber vergesst
nicht, Schwestern und Briider, dass Gott alles vergibt, Gott vergibt immer. Vergesst nicht, dass
dies eine Art ist, die Hoffnung auf den Herrn zu verstehen.

Um dieses Geschenk zu empfangen, sind wir aufgerufen, uns mit dem Staunen der Hirten von Bet-
lehem auf den Weg zu machen. Im Evangelium heif3t es: »So eilten sie« nach der Ankiindigung des
Engels »hin« (Lk 2,16).



Das ist der Fingerzeig, um die verlorene Hoffnung wiederzufinden, sie in uns zu erneuern, sie in
der Trostlosigkeit unserer Zeit und unserer Welt auszusien: eilend. Und es gibt so viel Trostlosig-
keit in dieser Zeit! Denken wir an die Kriege, an Kinder, die mit Maschinengewehren erschossen wer-
den, an Bomben auf Schulen und Krankenhduser. Eilen wir und verlangsamen wir nicht den Schritt,
sondern lassen wir uns von der guten Nachricht anziehen.

Gehen wir eilig, den Herrn anzusehen, der fiir uns geboren wurde, mit leichtem und wachem Herzen,
bereit, ihm zu begegnen, damit wir die Hoffnung in unsere vielfiltigen Lebensumstinde iibertra-
gen konnen. Das ist unsere Aufgabe: Die Hoffnung in unsere vielfdltigen Lebensumstinde zu tiber-
tragen. Denn die christliche Hoftnung ist kein Happy End, das wir passiv erwarten, es ist nicht das
Happy End eines Films: Sie ist die VerheifSung des Herrn, die wir hier und jetzt, in dieser Welt, die
leidet und seufzt, aufnehmen sollen. Sie fordert uns daher auf, zu eilen, nicht im gewohnten Trott
weiterzuziehen, nicht in Mittelmafligkeit und Trégheit zu verharren. Der heilige Augustinus wiirde
sagen, sie fordert uns auf, uns iiber die Dinge, die falsch sind, zu empdren und den Mut zu haben, sie
zu andern; sie fordert uns auf, zu Pilgern auf der Suche nach der Wahrheit zu werden, zu Trdumern,
die nicht miide werden, zu Frauen und Mannern, die sich von Gottes Traum aufritteln lassen, der der
Traum von einer neuen Welt ist, in der Frieden und Gerechtigkeit herrschen.

Lernen wir vom Beispiel der Hirten: Die Hoffnung, die in dieser Nacht geboren wird, duldet nicht
die Bequemlichkeit der Sesshaften und die Trigheit derer, die sich in ihrer eigenen Bequemlich-
keit eingerichtet haben — und viele von uns laufen Gefahr, sich in unserer Bequemlichkeit einzurich-
ten —; die Hoffnung lasst nicht die falsche Vorsicht derer zu, die aus Angst, sich selbst zu gefahrden,
keine Partei ergreifen, und nicht das Kalkil derer, die nur an sich selbst denken; die Hoffnung ist
unvereinbar mit dem geruhsamen Leben derer, die ihre Stimme nicht gegen das Ubel und gegen das
Unrecht erheben, das sich zu Lasten der Armsten ereignet. Im Gegenteil: Die christliche Hoffnung
lidt uns zwar dazu ein, geduldig auf das Keimen und Wachsen des Reiches Gottes zu warten, ver-
langt von uns aber auch den Mut, diese VerheifSlung schon heute vorwegzunehmen, durch unser
Verantwortungsbewusstsein — aber nicht nur, sondern auch durch unser Mitgefiihl. Und hier tut es
uns vielleicht gut, uns nach unserem Mitgefiihl zu fragen: Habe ich Mitgefithl? Kann ich mit-fithlen?
Denken wir daran.

Angesichts der Tatsache, wie oft wir es uns in dieser Welt gemiitlich machen und uns ihrer Mentalitat
anpassen, formulierte ein Schriftsteller und Priester dieses Gebet fiir Weihnachten: »Herr, ich bitte
dich um irgendeine Miihsal, etwas Unruhe, ein paar Gewissensbisse. Zu Weihnachten méchte ich
unzufrieden sein. Erfreut, aber auch unzufrieden. Erfreut iiber das, was Du bewirkst, unzufrieden mit
meiner unzureichenden Antwort darauf. Nimm uns bitte unseren Scheinfrieden weg und stecke eine
Handvoll Dornen in unsere iiberquellende ,,Krippe® Lege uns den Wunsch nach etwas anderem in die
Seele« (A. Pronzato, La novena di Natale). Der Wunsch nach etwas anderem. Nicht stehen bleiben.
Vergessen wir nicht, dass stehende Gewisser als erste faulen.

Die christliche Hoffnung ist genau das ,,etwas andere®, das uns auffordert, ,,zu eilen”. Denn wir
Jiinger des Herrn sind aufgerufen, unsere grofite Hoffnung in ihm zu finden und sie dann unver-
ziiglich als Pilger des Lichts in die Finsternis der Welt zu bringen.

Schwestern, Briider, dies ist das Heilige Jahr, dies ist die Zeit der Hoftnung! Es ladt uns ein, die Freude
an der Begegnung mit dem Herrn wiederzuentdecken, es ruft uns zur geistlichen Erneuerung auf und
verpflichtet uns zur Umgestaltung der Welt, damit dies wirklich eine Zeit des Jubels wird: Sie soll es
tiir unsere Mutter Erde werden, die durch die Logik des Profits entstellt wird; sie soll es fiir die &rmsten
Lander werden, die durch ungerechte Schulden belastet sind; sie soll es fiir alle werden, die Gefangene



von alter und neuer Knechtschaft sind.

Moge uns allen die Gabe und Verpflichtung zuteilwerden, die Hoffnung dorthin zu bringen, wo
sie verloren gegangen ist: dorthin, wo das Leben verwundet ist, wo Erwartungen enttauscht wurden,
wo Traume zerstort worden sind, wo Misserfolge Herzen gebrochen haben; in die Erschopfung derer,
die es nicht mehr schaffen, in die bittere Einsamkeit derer, die sich besiegt fithlen, in das Leiden, das
die Seele zermiirbt; in die langen und leeren Tage der Gefangenen, in die engen und kalten Zimmer
der Armen, an die Orte, die von Krieg und Gewalt geschdndet sind. Dorthin ist Hoftnung zu bringen,
dort ist Hoffnung auszuséen.

Das Heilige Jahr wird erdffnet, damit allen die Hoffnung zuteil wird, die Hoffnung des Evangeli-
ums, die Hoffnung der Liebe, die Hoffnung der Vergebung.

Kehren wir zur Krippe zuriick, schauen wir auf die Krippe, schauen wir auf die Giite Gottes, die sich
im Antlitz des Jesuskindes zeigt, und fragen wir uns: »Gibt es in unserem Herzen diese Erwartung?
Gibt es in unserem Herzen diese Hoffnung? [...] Indem wir die liebende Giite Gottes betrachten, die
unser Misstrauen und unsere Angste iiberwindet, betrachten wir auch die Grofle der Hoffnung, die
uns erwartet. [...] Moge dieses Erblicken der Hoffnung unsere taglichen Wege erleuchten« (C.M. Mar-
tini, Omelia di Natale, 1980).

Schwester, Bruder, fiir dich 6ffnet sich in dieser Nacht die ,,heilige Pforte“ des Herzens Gottes. Jesus,
der Gott-mit-uns, wird fiir dich, fiir mich, fiir uns, fiir jeden Mann und jede Frau geboren. Und
weif$t du, mit ihm erbliiht die Freude, mit ihm verandert sich das Leben, mit ihm enttiauscht die
Hoffnung nicht.

Herzliches Dankeschon und Vergelt’s Gott! allen Menschen, die im Jahr 2024 durch Gebet, Dienste,
Mitleben und Spenden der Apollinariskirche und unserer “Gemeinschaft der gekreuzigten und aufer-
standenen Liebe” auf dem Apollinarisberg geholfen haben.



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 213, Februar 2025

“Die Hoffnung haben wir
als einen sicheren und festen Anker der Seele, der hineinreicht

bis in das Allerheiligste.”
(Vgl. Hebr. 6,19)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

In diesem Jubeljahr der Hoffnung finden wir in dem oben
zitierten Text aus dem Hebréerbrief einen starken Impuls
zum Thema “Hoftnung”. Die Hoffnung wird ofters im Sym-
bol des Ankers dargestellt. Der Anker gibt dem Schiff Si-
cherheit, einen festen Grund und Stabilitat, vor allem bei
starkem Wind und bei heftigen Strémungen, die das Schiff
hin und her reiflen.

Der “Anker der Seele” ist ein Hinweis auf den Menschen in
Bezug auf seinen festen Grund, worauf er steht und lebt.
Worin ist der Mensch “verankert“? Was gibt ihm bei allen
Situationen, Widerwirtigkeiten und Herausforderungen,
bei allen Winden und Stromungen Sicherheit und Halt? Fiir uns Christen ist Jesus unser Anker. Denn
Er ist unser Herr und Gott, gekreuzigt und auferstanden, verherrlicht im Himmel, um dort fiir uns
der ewige Hohepriester zu sein. Durch Sein Vertrauen auf den himmlischen Vater und Seine liebevolle
Hingabe am Kreuz ist Er in das Heiligtum des Himmels hineingegangen. Oder, so wie der Hebréer-
brief sagt: “Er ist fiir uns als Vorldufer hineingegangen” (Hebr. 6,20).

Wesentlich fiir glaubige Christen ist die Nachfolge. Als Pilger der Hoftnung gehen wir nicht irgend-
wohin, sondern suchen und finden den Weg des Lebens in Christus. Wir folgen Ihm wohin Er geht.
Schlussendlich - mit Thm - zum Vater im Himmel.

Aber wie konnen wir diesen Weg richtig gehen? Wie wissen wir, dass wir uns nicht irren? Wie finden
wir einen inneren, festen Grund bei allen Winden und Stromungen in unserem Leben? Da finden
wir im “Anker der Seele” einen kriftigen Impuls und eine feste Motivation: “Jesus, Du bist mein An-
ker!” Durch die innere Verbindung mit dem Herrn sind wir “verankert in der Hoffnung”. Was auch
geschieht, wie auch unsere Situation des Lebens ist oder was auch kommt: In Ihm leben wir in der
Hoftnung, dass Er uns trégt, begleitet und fithrt. Mit Thm verbunden leben wir in der Hoffnung, dass
die VerheifSungen Gottes erfiillt werden. Wir sehen es noch nicht, aber als Pilger leben wir in der



Hoftnung, denn Gott ist gut und treu! Ich werde das Ziel meines Lebens erreichen, weil ich in Thm
verankert bin.

Auch wenn alles “gegen mich” zu sein scheint, auch wenn meine Gefiihle etwas ganz anderes sagen
oder meine Wahrnehmung der Realitédt ganz anders ist. Jesus ist und bleibt meine Hoffnung, was auch
ist, was auch kommt. Denn Er ist der Anker meiner Seele! Die Pilger der Hoffnung sind noch nicht am
Ziel. Wir sind unterwegs und diirfen uns weiter einiiben in der Hoffnung.

In gewissem Mafe ist unser Weg ein ,,Ubungsweg®. Wir gehen den Weg allerdings nicht alleine: Der
Vorldufer Christus ist mit uns, besonders durch Sein Wort, die Sakramente, das Gebet und die Ge-
meinschaft der Kirche, wobei wir vor allem auch die himmlische Kirche vor Augen haben diirfen. Es
sind die Heiligen im Himmel, die uns als kraftige Fiirsprecher ermutigen, den Weg der Hoftnung zu
gehen und uns fortdauernd zurufen: Gib nicht auf! Bitten wir vor allem Maria, die Mutter der Hoff-
nung, dass sie uns “jetzt und bis in unserem Tod” so beisteht, dass wir die Hoftnung nie verlieren.

P. Bartholomé

Der Anker meiner Seelen ist fest und tief gesenkt.
Die Hoftnung wird nicht fehlen, sie bleibt uns ungekrankt.
Ist Jesu unser Ruhm, so steht der Eingang offen,
er selbst ist vorgeloffen fiir uns ins Heiligtum.

Er selbst ist eingegangen mit seinem eignen Blut.
Das Fleisch, das vorgehangen, zerriss er uns zu gut.
der weg durch ihn ist neu und ist durch ihn lebendig.
Nun sieht man, dass inwandig der Thron der Gnade sei.

Zwar stehn wir noch zuriicke, man muss im Fleische sein.
Doch gehn des Glaubens Blicke ins Heiligste hinein.
Bald wird das Aug® selbst sehn, wenn wir das Fleisch ablegen,
und, als verklért, dagegen vor seinem Throne stehn.

Herr, zieh du uns die Herzen gen Himmel, wo du bist.
Wir hoffen zwar mit Schmerzen, was uns verheifsen ist.
Die Hoffnung sieget doch, denn haben wir hier Stiirme,

halt unter deinem Schirme uns unser Anker noch.

Philipp Friedrich Hiller (1767)



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer214, Marz 2024

Kehren wir mit ganzem Herzen zu Gott zuriick!

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!
(Die Predigt vom Papst Franziskus am Aschermittwoch, 14. Februar 2024)

Wenn du Almosen gibst, wenn du betest, wenn du fastest, dann achte darauf, dass dies im Verborge-
nen geschieht; dein Vater sieht namlich auch das Verborgene (vgl. Mt 6,4). Begib dich in die Verbor-
genheit: Das ist die Einladung, die Jesus zu Beginn der Fastenzeit an einen jeden von uns richtet.

Ins Verborgene einzutreten bedeutet, zum Herzen zuriickzukehren, wie der Prophet Joél mahnt
(vgl. Joél 2,12). Es ist eine Reise von auflen nach innen, damit alles, was wir erleben, auch unsere
Beziehung zu Gott, sich nicht auf Auflerlichkeiten reduziert, auf einen Rahmen ohne Bild, auf eine
Hiille fiir die Seele, sondern von innen her entsteht und den Bewegungen des Herzens entspricht,
das heiflt, unseren Wiinschen, unseren Gedanken, unseren Gefiihlen, dem urspriinglichen Kern
unserer Person.

Die Fastenzeit taucht uns also in ein Bad der Reinigung und Sduberung: Sie will uns helfen, jede
»Schminke® zu entfernen, alles, was wir auftragen, um angemessen zu erscheinen und besser als wir
sind. Zum Herzen zuriickzukehren bedeutet, zu unserem wahren Ich zuriickzukehren und es so wie
es ist, nackt und blof3, vor Gott zu stellen. Es bedeutet, in unser Inneres zu schauen und uns bewusst
zu werden, wer wir wirklich sind, indem wir die Masken abnehmen, die wir oft tragen, das Tempo
unserer Hektik verlangsamen, das Leben annehmen und die Wahrheit {iber uns selbst. Das Leben ist
kein Schauspiel, und die Fastenzeit 1adt uns ein, von der Biihne der Verstellung herabzusteigen, um zu
unserem Herzen zuriickzukehren, zur Wahrheit dessen, was wir sind. Zum Herzen zuriickkehren,
zur Wahrheit zuriickkehren.

Deshalb erhalten wir am Aschermittwoch im Geist des Gebets und der Demut das Aschenkreuz auf
die Stirn.

Es ist eine Geste, die uns zum Wesentlichen unser selbst zuriickbringen will: Wir sind Staub, unser
Leben ist wie ein Hauch (vgl. Ps 39,6; 144,4), aber der Herr — Er und nur Er, kein anderer - ldsst nicht
zu, dass es verschwindet; er sammelt und formt den Staub, der wir sind, damit er nicht von den unge-
stimen Winden des Lebens zerstreut wird und sich nicht im Abgrund des Todes verliert.

Die Asche auf unseren Hauptern ladt uns ein, das Verborgene im Leben wiederzuentdecken. Sie
sagt uns: Solange du weiterhin eine Riistung trdgst, die dein Herz verhiillt, solange du dich mit der



Maske des Scheins tarnst und du ein kiinstliches Licht ausstrahlst, um unbesiegbar zu erscheinen,
wirst du leer und unfruchtbar bleiben. Wenn du hingegen den Mut hast, deinen Kopf zu beugen und
in dein Inneres zu schauen, dann wirst du die Gegenwart eines Gottes entdecken konnen, der dich
liebt und dich seit jeher liebt; dann wird die Riistung, die du dir angelegt hast, endlich zerbrechen
und du wirst dich von einer ewigen Liebe geliebt fithlen konnen.

Schwester, Bruder, ich, du, ein jeder von uns, wir sind mit ewiger Liebe geliebt. Wir sind Asche,
tiber die Gott seinen Lebensatem gehaucht hat, wir sind Erde, die er mit seinen Hinden geformt hat
(vgl. Gen 2,7; Ps 119,73), wir sind Staub, aus dem wir auferstehen werden zu einem Leben ohne
Ende, das schon immer fiir uns vorbereitet war (vgl. Jes 26,19). Und wenn in der Asche, die wir sind,
das Feuer der Liebe Gottes brennt, dann entdecken wir, dass wir von dieser Liebe durchdrungen sind
und dass wir zur Liebe berufen sind: die Geschwister zu lieben, die uns umgeben, achtsam gegeniiber
anderen zu sein, Mitgefiihl zu zeigen, Barmherzigkeit zu iiben, das, was wir sind und was wir haben,
mit denjenigen zu teilen, die bediirftig sind. Daher kénnen Almosen, Gebet und Fasten nicht auf
duflere Verhaltensweisen verkiirzt werden, sondern sie sind Wege, die uns zum Herzen zuriick-
fithren, zum Wesentlichen des christlichen Lebens. Sie lassen uns entdecken, dass wir Asche sind,
die von Gott geliebt ist, und sie befahigen uns, dieselbe Liebe iiber die “Asche” so vieler alltiglicher
Situationen zu streuen, damit in ihnen Hoffnung, Vertrauen und Freude wiederaufleben.

Der heilige Anselm von Canterbury hat uns diese Ermahnung hinterlassen, die wir uns heute Abend
zu eigen machen konnen: »Wohlan, jetzt, Menschlein, entflieche ein wenig deinen Beschiftigungen,
verbirg dich ein Weilchen vor deinen lirmenden Gedanken. Wirf ab jetzt deine beschwerlichen Sor-
gen und lege deine mithevollen Geschifte beiseite. Sei frei ein wenig fiir Gott und ruhe ein bisschen
in Ihm. Tritt ein in die Kammer deines Herzens, halte fern alles aufler Gott und was dir hilft, IThn
zu suchen, und hinter verschlossener Tiire suche Thn. Sprich jetzt, mein ganzes Herz, sprich jetzt zu
Gott: ,,Ich suche Dein Antlitz; Dein Antlitz, Herr, suche ich“« (Proslogion, 1).

Horen wir also in dieser Fastenzeit auf die Stimme des Herrn, der nicht mude wird, uns immer wieder
zu sagen: Begib dich in das Verborgene. Begib dich in das Verborgene, kehr zum Herzen zuriick.
Es ist eine heilsame Aufforderung fiir uns, die wir oft an der Oberflache leben, die wir uns darum rei-
3en, bemerkt zu werden, die wir immer bewundert und geschétzt werden wollen. Ohne es zu merken,
haben wir keinen verborgenen Ort mehr, an dem wir innehalten und uns zuriickziehen kénnen. Wir
sind in eine Welt eingetaucht, in der alles, selbst innerste Emotionen und Getiihle, in den sozialen Me-
dien erscheinen muss — aber wie kann etwas, das nicht aus dem Herzen kommt, sozial sein? Selbst die
tragischsten und schmerzhaftesten Erfahrungen laufen Gefahr, keinen verborgenen Ort zu haben, an
dem sie geschiitzt sind: Alles muss offengelegt werden, zur Schau gestellt, dem Geschwitz des Au-
genblicks iiberlassen werden. Und hier sagt uns der Herr: Begib dich in das Verborgene, kehr zu dei-
ner eigenen Mitte zuriick. Genau dort, wo auch so viele Angste, Schuldgefiihle und Siinden wohnen,
dort ist der Herr hingekommen, er ist dort hingekommen, um dich zu heilen und zu reinigen. Treten
wir in unsere innere Kammer ein: Dort wohnt der Herr, unsere Schwachheit wird angenommen und
wir sind bedingungslos geliebt.

Lasst uns zuriickkehren, Briider und Schwestern. Kehren wir mit ganzem Herzen zu Gott zuriick.
Geben wir in diesen Wochen der Fastenzeit dem Gebet der stillen Anbetung Raum und bleiben
wir lauschend in der Gegenwart des Herrn, so wie Mose, wie Elija, wie Maria, wie Jesus. Haben
wir gemerkt, dass wir die Bedeutung der Anbetung nicht mehr kennen? Lasst uns zur Anbetung zu-
riickkehren. Leihen wir das Ohr unseres Herzens dem Einen, der uns in der Stille sagen will: »Ich
bin dein Gott: Der Gott der Barmherzigkeit und des Mitgefiihls, der Gott der Vergebung und der
Liebe, der Gott der Zirtlichkeit und der Fiirsorge. [...] Richte dich nicht selbst. Verurteile dich nicht.



Lehn dich nicht selbst ab. Lass meine Liebe die tiefsten und verborgensten Winkel deines Herzens
beriithren und dir deine eigene Schonheit offenbaren, eine Schonheit, die du aus den Augen verlo-
ren hast, die aber im Licht meiner Barmherzigkeit wieder sichtbar werden wird«. Der Herr ruft uns:
»Komm, komm, lass mich deine Tranen trocknen und lass meinen Mund naher an dein Ohr kommen
und zu dir sagen: Ich liebe dich, ich liebe dich, ich liebe dich« (H. Nouwen, In cammino verso lalba,
Brescia 1997, 233). Glauben wir, dass der Herr uns liebt, dass der Herr mich liebt?

Briider und Schwestern, haben wir keine Angst davor, uns der weltlichen Hiillen zu entledigen
und zum Herzen zuriickzukehren, zum Wesentlichen zuriickzukehren. Denken wir an den heili-
gen Franziskus, der, nachdem er sich entkleidet hatte, mit seiner ganzen Person den Vater im Himmel
umarmte. Erkennen wir uns als das, was wir sind: Von Gott geliebter Staub, der dazu berufen ist, in
Gott verliebter Staub zu sein. Durch ihn werden wir aus der Asche der Siinde zum neuen Leben in
Jesus Christus und im Heiligen Geist

wiedergeboren werden.



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 215, April 2025

Jesus Christus hat es fiir uns vollbracht

und schenkt uns dadurch ein erfiilltes Leben!
(Vgl. Joh 19,30 und Mt 5,17)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

“Ein bisschen Frieden, ein bisschen Liebe.., so sang Nicole vor Jahren und wurde damit, jedenfalls in
Europa, weltberiihmt. Ein bisschen reicht leider nicht, um das menschliche Leben zu erfiillen. Augus-
tinus hat erkannt: “Herr, unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir!” Der Mensch ist geschaffen, um
die Fiille der Liebe und des Friedens zu empfangen.

Gerade dieser Monat ist fiir uns Christen der Monat, in dem wir erkennen und bekennen, dass Jesus
Christus gekommen ist, um uns die Erfiillung des Lebens zu schenken. Das tut Er durch Seine Hinga-
be am Kreuz und Seine Auferstehung am Ostertag. Er hat, so lesen wir im Evangelium, die Erfiillung
des Gesetzes und der Propheten gebracht (vgl. Mt 5,17) und Seinen Auftrag ganz erfiillt. Am Kreuz
sprach Er die Worten: “Es ist vollbracht!” (Joh 19,30). Durch Sein Sterben und Seine Auferstehung
hat Er den freien Zugang zum Vater und zum Reich Gottes fiir die ganze Menschheit ge6finet. So
konnen wir, jetzt schon, in dieser Fiille der Gnade leben.

Zwar sind wir jetzt noch “Pilger der Hoffnung”. Wir sind unterwegs und erfahren, mehr oder weniger,
die Last des Lebens. Aber doch - tief in uns - ist durch die Hoftnung, die uns in der Taufe geschenkt
worden ist, eine Sehnsucht. Manchmal haben wir auch eine Ahnung von dem, was uns einst ganz er-
tilllen wird: die vollkommene Vereinigung mit Gott, der die Liebe ist.

Der heilige Bonaventura hat damals im 13. Jahrhundert deutlich gemacht, dass unsere Pilgerreise auf
Erden eine Reise zur vollendeten Vereinigung mit Gott ist (Itinerarium mentis in Deum / Der Weg
der Seele zu Gott). Er deutete die Heilige Schrift, besonders die Worte Jesu auf diese Weise: Jesus lebt
schon durch Sein Sterben und Seine Auferstehung die vollkommene Vereinigung mit dem himmli-
schen Vater. Er 1ddt uns ein, gibt uns Weisung und schenkt uns die Gnade, um jetzt schon nach
dieser Vereinigung mit Gott zu streben.

Zwar ist es jetzt noch eine Pilgerreise, aber mit dem Ziel vor Augen, diirfen wir im Herzen schon einen
Vorgeschmack erfahren. Daraus schopfen wir die Kraft und Inspiration, um den Weg der Hoft-
nung entschlossen zu gehen.



Die Karwoche und das Osterfest sind eine stindige Kraftquelle unserer christlichen Hoffnung. Nicht
nur eine liebevolle und dankbare Erinnerung an das, was Jesus damals getan hat, sondern ein “Ein-
tauchen” in eine geheimnisvolle Realitit, die wir “im Hier und Jetzt” leben. Dieses Ostergeheimnis
feiern wir an Ostern ganz bewusst. Aber auch im ganzen Jahr haben wir das grofle Ziel der Erfiillung
vor Augen. Einst wird unser vergingliches Leben in das unvergingliche Leben verwandelt, das
heiflt in die vollkommene Vereinigung mit Gott.

Wir konnen auf diese Weise das Leben verstehen als ein “mystisches” Leben. Nicht dass wir das all-
tagliche Leben mit allen Sorgen, Lasten, Freuden und Herausforderungen verlassen! Wir bleiben in
dieser Welt, solange wir auf der Erde leben. Aber wir tauchen bewusst ein in ein Leben mit Gott,
besser gesagt in ein Leben in der Gegenwart Gottes. Es ist ein bewusstes Leben in der Realitét der
Taufgnade. Dieses “mystisches” Leben wird allerdings auch mehr und mehr ein “mystisches Handeln”
Bischof Delville von Liittich beschreibt dies in seinem diesjdhrigen Fastenbrief: “Moses erweist sich
uns als Mystiker, als jemand, der eine Gotteserfahrung erlebt hat. Die christliche Mystik, die in der
Mystik der Propheten verankert ist, ist eine ,,handelnde Mystik®, wie der Philosoph Henri Bergson
schreibt. Diese Mystik schenkt uns die Erfahrung Gottes, es ist eine wirksame Spiritualitit, die allen
offen steht. Mystiker wie Moses zeigen uns, dass Gott ,handelnde Liebe® ist. Aufgrund dieser Tatsache
~bezeugen die Mystiker einhellig, dass Gott uns braucht, so wie wir Gott brauchen®. Aus diesem Grund
hat er uns nach Seinem Bild geschaffen.” (Delville, Fastenbrief 2025, Seite 6)

Eine grof3e Hilfe um zu leben in einer christlichen und geisterfiillten Realitit und darin zu wach-
sen, ist die christliche Achtsamkeit. Weltweit gibt es eine “Bewegung der Achtsambkeit’, die auf welt-
licher Basis fundiert ist. Als Christen kdnnen wir davon lernen: um so einzutauchen in den Heiligen
Geist, dass wir eine christliche Achtsamkeit leben. Kurz gesagt bedeutet dies: inmitten all unserer
Sorgen und Kummer, allem Stress und Zerstreuungen iiben wir uns, um in Gottes Gegenwart zu
leben. Das “Hier und Jetzt” ist Zeit und Platz, wo Gott in mir gegenwirtig ist. Durch Ubungen wach-
sen wir in der Achtsamkeit der Gegenwart Gottes, um daraus Kraft und Inspiration, und vor allem
auch erfiilltes Leben zu empfangen. Diese Ubungen sind “geistliche Ubungen” und auch hier gilt:
,Ubung macht den Meister"

Die Ubung zur christlichen Achtsamkeit ist ein wirksames Gebet in sieben Schritten:

1. Vorbereitung

Finde einen ruhigen Ort, an dem du ungestort bist. Halte eine Bibel und ein Notizbuch bereit.

Setze dich bequem hin und nimm dir einen Moment, um tief durchzuatmen und dich auf die Gegen-
wart Gottes zu konzentrieren. Bitte um den Heiligen Geist.

2.Wiihle einen Bibelvers
Wihle einen kurzen Vers, wie zum Beispiel Psalm 23:1: ,,Der Herr ist mein Hirte, mir wird nichts
mangeln.”

3. Langsames Lesen
Lies den Vers langsam und bewusst. Wiederhole ihn mehrmals, um ihn wirklich in deinem Herzen
und Geist aufzunehmen.

4. Reflexion
Denke iiber die Bedeutung der Worte nach. Was sagen sie iiber Gott? Wie spricht der Vers in deine
aktuelle Lebenssituation?



5. Schreibe deine Gedanken auf

6. Gebet
Sprich ein Gebet, in dem du Gott fiir die Einsichten dankst, die Er dir gegeben hat, und Ihn bittest, dir
zu helfen, Seine Worte in die Tat umzusetzen.

7. In den Tag mitnehmen
Nimm dir vor, den Vers im Laufe des Tages immer wieder zu wiederholen, besonders in stressigen
oder herausfordernden Momenten.

Im Bewusstsein, dass Jesus zugesagt hat, das Er immer bei uns sein wird, weil Er der auferstandene
Herr ist, nehmen wir Sein Wort in Anspruch. Unser Leben gewinnt an Lebensqualitét, weil wir uns
durch den Herrn erfiillen lassen. Ein geisterfiilltes Leben bringt Fruchtbarkeit, fiir uns selbst und un-
sere Umgebung. Unsere Lebensreise wird auf diese Weise noch mehr eine Pilgerreise der Hoffnung.
Unser Leben wird mehr ein mystisches Handeln: wir brauchen Gott und Er braucht uns, damit Sein
Reich der Liebe sich ausbreitet.

P. Bartholomé



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 216, Mai 2025

“Mit Maria, der Mutter der Hoffnung,

stehen wir auf und schauen nach vorne!”
(Papst Franziskus)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Zum Abschied von Papst Franziskus veroffentlichen wir in diesem Apollinarisboten einen Text von Papst
Franziskus iiber Maria, die Mutter der Hoffnung, vom 10. Mai 2017.

In unserer Katechesereihe iiber die christliche Hoffnung blicken wir auf Maria, Mutter der Hoff-
nung. Auf ihrem Weg als Mutter ist Maria durch mehr als eine Nacht gegangen. Vom ersten Erschei-
nen in der Geschichte der Evangelien an hebt ihre Gestalt sich hervor, gleichsam wie die Figur in
einem Drama.

Es war nicht einfach, mit einem »Ja« auf die Einladung des Engels zu antworten: Dennoch antwortete
sie, eine Frau noch in der Bliite ihrer Jugend, mit Mut, obgleich sie nichts wusste iiber das Schicksal,
das sie erwartete. Maria erscheint uns in jenem Augenblick wie eine der vielen Miitter unserer
Welt, die mutig sind bis zum Auflersten, wenn es darum geht, in ihrem Schof} die Geschichte eines
neuen Menschen anzunehmen, der geboren wird.

Dieses »Ja« ist der erste Schritt einer langen Reihe von Akten des Gehorsams - einer langen Reihe
von Akten des Gehorsams! -, die ihren Weg als Mutter begleiten werden. So erscheint Maria in den
Evangelien als stille Frau, die all das, was in ihrem Umfeld geschieht, oft nicht versteht, aber tiber jedes
Wort und jedes Ereignis in ihrem Herzen nachdenkt.

Diese Bereitschaft gibt einen wunderbaren Einblick in Marias psychische Struktur: Sie ist keine Frau,
die angesichts der Ungewissheiten des Lebens niedergeschlagen ist — vor allem dann, wenn nichts
gut zu gehen scheint. Sie ist auch keine Frau, die mit Gewalt protestiert, die auf das Lebensschicksal
schimpft, das uns oft ein feindseliges Gesicht zeigt. Vielmehr ist sie eine Frau, die zuhort: Vergesst
nicht, dass immer eine grofie Beziehung zwischen der Hoffnung und dem Zuhdoren besteht, und
Maria ist eine Frau, die zuhort. Maria nimmt das Leben so an, wie es sich uns darbietet: mit seinen
gliicklichen Tagen, aber auch mit seinen Tragddien, denen wir lieber nie begegnet wiren. Und das
geht bis hin zu Marias tiefster Nacht, als ihr Sohn ans Holz des Kreuzes genagelt ist.

Bis zu jenem Tag war Maria aus der Handlung der Evangelien fast verschwunden: Die biblischen Au-
toren lassen dieses langsame Verblassen ihrer Gegenwart, ihr Verstummen vor dem Geheimnis des
Sohnes, der dem Vater gehorcht, erahnen. Maria ist jedoch genau im entscheidenden Augenblick



wieder da: als ein grofler Teil der Freunde aus Angst verschwunden ist. Miitter verraten nicht, und
keiner von uns kann sagen, was in jenem Augenblick, unter dem Kreuz, das grausamere Leiden war:
das Leiden eines unschuldigen Menschen, der am Kreuz stirbt, oder das Leiden einer Mutter, die die
letzten Augenblicke des Lebens ihres Sohnes begleitet. Die Evangelien sind lakonisch und duf3erst
diskret. Sie verzeichnen die Gegenwart der Mutter mit einem einfachen Verb: Sie »stand« (vgl. Joh
19,25), sie stand. Nichts wird gesagt tiber ihre Reaktion: ob sie weinte, ob sie nicht weinte... nichts;
nicht einmal ein Pinselstrich, um ihren Schmerz zu beschreiben: An diesen Einzelheiten sollte sich
spater die Vorstellungskraft von Dichtern und Malern entziinden, die uns Bilder geschenkt haben, die
in die Geschichte der Kunst und der Literatur eingegangen sind.

Die Evangelien sagen jedoch nur: Sie »stand«. Sie stand dort, im schlimmsten Augenblick, im grau-
samsten Augenblick und litt mit ihrem Sohn. Sie »stand«. Maria »stand«, sie war einfach da. Da ist
sie wieder, die junge Frau aus Nazaret, jetzt mit ergrautem Haar, weil die Jahre vergangen sind, und
noch immer hat sie es zu tun mit einem Gott, der nur umarmt werden muss, und mit einem Leben,
das an der Schwelle der tiefsten Dunkelheit angekommen ist. Maria »stand« in der tiefsten Dunkel-
heit, aber sie »stand«. Sie ist nicht weggegangen. Maria ist immer dort treu gegenwirtig, wo eine
brennende Kerze an einen Ort voll Dunst und Nebel gehalten werden muss.

Nicht einmal sie weif um die Bestimmung zur Auferstehung, die ihr Sohn in jenem Augenblick fiir
uns alle, fiir alle Menschen offnet: Sie ist dort aus Treue zum Plan Gottes, als dessen Magd sie sich am
ersten Tag ihrer Berufung bezeichnet hat, aber auch aufgrund ihres tiefen Empfindens einer Mutter,
die einfach leidet, jedes Mal, wenn ein Kind eine Passion durchmacht. Die Leiden der Miitter: Wir alle
haben starke Frauen kennengelernt, die sich vielen Leiden ihrer Kinder gestellt haben!

Wir werden sie am ersten Tag der Kirche wiederfinden, sie, die Mutter der Hoffnung, inmitten
jener Gemeinschaft so schwacher Jiinger: Einer hatte verleugnet, viele waren geflohen, alle hatten
Angst gehabt (vgl. Apg 1,14). Aber sie stand einfach da, auf ganz gewdhnliche Weise, so als sei es etwas
ganz Natiirliches: in der Urkirche, die umstrahlt war vom Licht der Auferstehung, aber auch zitter-
te angesichts der ersten Schritte, die sie in der Welt tun musste.

Daher lieben wir alle sie als Mutter. Wir sind keine Waisen. Wir haben eine Mutter im Himmel:
die heilige Mutter Gottes. Denn sie lehrt uns die Tugend des Wartens, auch wenn alles sinnlos
erscheint: Sie ist stets voll Vertrauen auf das Geheimnis Gottes, auch wenn er aufgrund des Bo-
sen in der Welt zu verschwinden scheint. Moge Maria, die Mutter, die Jesus uns allen geschenkt
hat, unsere Schritte in schwierigen Augenblicken stets stiitzen, moge sie stets zu unserem Herzen
sagen konnen: »Steh auf! Schau nach vorn, schau auf den Horizont«, denn sie ist die Mutter der
Hoffnung. Danke



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 217, Juni 2025

“Der Heilige Geist wird euch alles lehren

und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe!”
(Joh.14,26)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Mit der Verheiflung, dass der Heilige Geist uns alles lehren und uns an alles erinnern wird, was Er
gesagt hat, nimmt Jesus Abschied von Seinen Jiingern. Diese Verheiflung des Herrn 6ffnet uns die
Tiir zu einer lebendigen Begegnung, die weit iiber das Horen von Worten hinausgeht. Sie lddt uns ein,
den Heiligen Geist als unseren stetigen Begleiter, Lehrer und Troster zu empfangen — einen Geist, der
unser Leben in allen Facetten durchdringt und unsere Herzen auf das Feuer der Liebe und Erkenntnis
vorbereitet.

Pfingsten feiert den Moment, an dem der Heilige Geist die Jiinger erfiillte, als sie noch voller Zweifel
und Angst ins Ungewisse blickten. Inmitten dieser menschlichen Zerbrechlichkeit offenbarte sich die
Kraft Gottes in einem ungleich grofleren Maf3: Feuerzungen, die nicht nur die Sprache, sondern die
Herzen erleuchteten. Dieses Bild des lebendigen Feuers steht symbolisch fiir die reinigende, befliigeln-
de und umformende Wirkung des Geistes. Somit wird das Pfingstfest zu einer jahrlichen Erneuerung,
bei der wir Glaubigen die Gegenwart des Heiligen Geistes in sich aufnehmen und in ihrem Alltag
spiirbar machen.

Die Botschaft ,alles lehren und euch an alles erinnern® ruft uns dazu auf, den Heiligen Geist als den
Schépfer und Erneuerer unseres christlichen und geistlichen Leben zu verstehen. In den stillen Mo-
menten des Gebetes, in der Meditation tiber die Heilige Schrift, in den Begegnungen mit unseren
Mitmenschen wirkt der Geist als lebendiger Impulsgeber. Er lehrt uns, die tieferen Wahrheiten hinter
den Worten Jesu zu entdecken, und fithrt uns dabei in ein Leben, in dem Glaube, Hoffnung und Liebe
Hand in Hand gehen. In diesem Jahr der Hoffnung will der Heilige Geist uns besonders in der Hoff-
nung stirken: “Setzt eure Hoffnung ganz auf die Gnade!” (1Petr.1,13)

Am Pfingstfest wird deutlich, dass das Beten und das Erwarten des Heiligen Geistes Gemeinschaft be-
wirkt: Maria, die Jiinger Jesu, Madnner und Frauen beten gemeinsam. Zugleich wird durch das Wirken
des Geistes die Gemeinschaft umgeformt: Anstelle einer dngstlichen, auf sich selbst bezogenen Kirche
tritt eine mutige, missionarische Kirche hervor. Die Sendung Jesu wird fortgesetzt mit den Gaben, die
der Heilige Geist schenkt. Die Kirche wird apostolisch: sie weif$ und lebt, wozu Jesus gekommen ist:
um Barmbherzigkeit, Versohnung und Frieden zu bringen. Kurz gesagt: das Reich Gottes bekommt
Gestalt, auch wenn die Jiinger sich bewusst sind, dass sie schwache Menschen sind.



Der Geist erfiillt die Kirche mit einer gottlichen Kraft, die ihr ermdglicht, auch in Zeiten der Priifung
solidarisch, standhaft und treu zu bleiben. Jedenfalls bewirkt der Heilige Geist immer wieder die Gna-
de zur Umkehr und zum Glauben.

Die Erfiillung mit dem Heiligen Geist ist viel mehr als ein einmaliges Ereignis: der Heilige Geist be-
wirkt einen fortwdahrenden Prozess der Umformung und Erneuerung. Wer sich auf den Heiligen Geist
einldsst, spiirt, wie die Worte Jesu auch in dieser Zeit aktuell sind und bleiben, wie Gott den Glauben
aktualisiert und wie die Hoffnung eine grofe innere Kraft ist. Der Heilige Geist wirkt innovativ und
kreativ, aber immer so, dass der Vater und der Sohn verherrlicht werden und die Gottesbeziehung in
Menschen wichst. Denn der Heilige Geist wird durch den Vater und den Sohn gesandt und fiithrt auch
wieder zum Vater und zum Sohn.

Leben in der Kraft des Geistes bewirkt ein starkes Verlangen nach Gebet, um so die Beziehung zu Gott
von innen her zu ndhren und zugleich bewirkt der Heilige Geist ein Verlangen und eine kreative Tat-
kraft, um mitzuwirken am Kommen des Reiches Gottes in unserer Zeit. Kurz gesagt: der Heilige Geist
wirkt nach innen und nach auflen.

In unserer Reise des Glaubens diirfen wir nicht vergessen, dass Maria, die Mutter der Hoftnung, stets
an unserer Seite ist. Ihr Leben und ihre bedingungslose Hingabe an Gottes Plan offenbaren eine tiefe
Zuversicht, die uns in unseren Stiirmen des Lebens Halt gibt. Wie sie mit Demut und Liebe den Weg
Jesu begleitete, so ermutigt sie uns, den Heiligen Geist mit offenem Herzen zu empfangen und im Ver-
trauen auf Gottes unermessliche Barmherzigkeit und Liebe zu leben.

Lasst uns, inspiriert von ihrem Vorbild, unsere Herzen fiir den Heiligen Geist 6ffnen und die Hoft-
nung, die Maria verkorpert, in unser tégliches Glaubensleben einflief}en lassen. Moge ihr Beistand uns
begleiten, damit wir stets den Mut finden, um als lebendige Zeugen der gottlichen Liebe in die Welt
hinauszugehen.

P. Bartholomé



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 218, Juli 2025

“Setzt eure Hoffnung

ganz auf die Gnade!”
(1Petr. 1,13)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Vom 19. bis 27. Juli findet die jahrliche Wallfahrtswoche statt. In diesem Jubeljahr der Hoffnung sind
wir als “Pilger der Hoffnung” alle eingeladen, um die Wallfahrt als ein Hoffnungsfest zu feiern: dass
wir die Hoffnung in uns erneuern lassen und entschieden unseren gemeinsamen und personlichen
Lebensweg als Hoffnungsweg mit Gott annehmen. Zum Welttag der Armen hat Papst Leo XIV am 13.
Juni einen Brief iiber die Hoffnung geschrieben, woraus hier unten zitiert wird. Es ist ein guter Impuls
fir uns alle, denn Papst Leo schrieb in diesem Brief auch: “Die schlimmste Armut ist, Gott nicht zu
kennen.” Wir alle kennen Gott noch zu wenig oder lassen uns zu wenig durch diese Kenntnis, das
heif3t, durch Seine Liebe bestimmen. Aber wir sind voller Hoffnung: dass wir und viele Menschen, die
zur Wallfahrt kommen mehr und mehr unsere Hoftnung auf die Gnade setzen, und zwar ganz und
ganzheitlich, das heifit in allen Bereichen unseres Lebens. Beten wir um eine gnadenvolle und hoft-
nungsvolle Wallfahrtszeit.

P. Bartholomé

Aus dem Brief vom Paps Leo XIV zum Welttag der Armen (13. Juni 2025)

1. »Du bist meine Hoffnung, Herr und Gott« (Ps 71,5). Diese Worte kommen aus einem von ernsten
Schwierigkeiten bedrangten Herzen: »Du lieflest mich viel Angst und Not erfahren« (V. 20), sagt der
Psalmist. Dennoch ist seine Seele aufgeschlossen und zuversichtlich, weil er fest im Glauben verankert
ist, der den Beistand Gottes erkennt und bekennt: »Du bist mein Fels und meine Festung« (V. 3).
Daraus geht das unerschiitterliche Vertrauen hervor, dass die Hoffnung auf ihn nicht enttauscht: »Bei
dir, o Herr, habe ich mich geborgen, lass mich nicht zuschanden werden in Ewigkeit« (V. 1)....

Inmitten der Priifungen des Lebens wird die Hoffnung durch die feste und ermutigende Gewissheit
der Liebe Gottes belebt, die durch den Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen ist. Deswegen
enttduscht sie nicht (vgl. Rom 5,5) und der heilige Paulus kann an Timotheus schreiben: »Dafiir arbei-
ten und kimpfen wir, denn wir haben unsere Hoffnung auf den lebendigen Gott gesetzt« (1 Tim
4,10). Der lebendige Gott ist in der Tat der »Gott der Hoffnung« (Rém 15,13), der in Christus durch



seinen Tod und seine Auferstehung zu »unserer Hoffnung« geworden ist (1 Tim 1,1). Wir diirfen nicht
vergessen, dass wir in dieser Hoffnung gerettet worden sind. Und in ihr miissen wir auch verwurzelt

bleiben...

Es ist eine Regel des Glaubens und ein Geheimnis der Hoffnung: Alle Giter dieser Erde, die materi-
ellen Dinge, die Freuden der Welt, das wirtschaftliche Wohlergehen, so wichtig sie auch sein mogen,
geniigen nicht, um das Herz gliicklich werden zu lassen. Reichtiimer tduschen oft und fithren zu dra-
matischen Situationen der Armut: vor allen, wenn man meint, Gott nicht zu brauchen und das eigene
Leben unabhingig von ihm zu fithren. Es kommen einem die Worte des heiligen Augustinus in den
Sinn: »Setze deine ganze Hoffnung auf Gott: Fiihle dich bediirftig nach ihm, um von ihm erfiillt
zu werden. Ohne ihn wird dich alles, woriiber du verfiigst, nur noch leerer machen« (Enarr. in Ps.
85,3).

Die christliche Hoffnung, auf die das Wort Gottes verweist, ist eine Gewissheit auf dem Lebensweg,
weil sie nicht von menschlicher Kraft abhdngt, sondern vom Versprechen Gottes, der immer treu ist.
Deshalb haben die Christen von Anfang an die Hoffnung mit dem Symbol des Ankers verbunden,
der Stabilitit und Sicherheit bietet. Die christliche Hoffnung ist wie ein Anker, der unser Herz an
dem Versprechen Jesu festmacht, der uns durch seinen Tod und seine Auferstehung gerettet hat und
wieder zu uns zuriickkehren wird. Diese Hoffnung weist bestdndig auf den »neuen Himmel« und die
»neue Erde« (2 Petr 3,13) als wahren Horizont des Lebens hin, wo das Dasein aller Geschopfe seinen
wirklichen Sinn finden wird, da unsere wahre Heimat im Himmel ist (vgl. Phil 3,20).

Daraus folgt, dass die Stadt Gottes uns fiir die Stadte der Menschen in die Pflicht nimmt. Sie miissen
bereits jetzt anfangen, ihr zu dhneln. Die Hoftnung, die von der Liebe Gottes getragen wird, die durch
den Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen worden ist (vgl. Rom 5,5), verwandelt das menschli-
che Herz in fruchtbaren Boden, auf dem die Liebe zum Leben der Welt gedeihen kann. Die Tradition
der Kirche bekriftigt immer wieder diese Wechselbeziehung zwischen den drei theologischen Tu-
genden: Glaube, Hoffnung und Liebe. Die Hoffnung erwichst aus dem Glauben, der sie ndhrt und
tragt, und zwar auf dem Fundament der Liebe, die die Mutter aller Tugenden ist. Und die Liebe ist das,
was wir heute, was wir jetzt brauchen. Sie ist kein Versprechen, sondern eine Wirklichkeit, auf die wir
mit Freude und Verantwortung blicken: Sie bezieht uns mit ein und richtet unsere Entscheidungen
auf das Gemeinwohl aus. Wem es hingegen an Liebe mangelt, dem fehlt nicht nur der Glaube und die
Hoftnung, sondern der nimmt seinem Nichsten die Hoftnung.

Vertrauen wir uns der allerseligsten Jungfrau Maria an, der Trosterin der Betriibten, und stimmen
wir zusammen mit ihr ein Lied der Hoffnung an, indem wir uns die Worte des Te Deum zu eigen
machen: »In Te, Domine, speravi, non confundar in aeternum — Auf dich, o Herr, habe ich meine
Hoffnung gesetzt. In Ewigkeit werde ich nicht zuschanden«.



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer219, August - September 2025

»1ch habe den guten Kampf gekimpft,

den Lauf vollendet, die Treue gehalten.”
(2. Tim. 4,7-8)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

(Am Sonntag, 6. September, wird Erzbischof Eduard Profittlich in Tallin (Estland) selig gesprochen.

Wir diirfen davon ausgehen, dass er mit seinen Eltern mehrmals zur Apollinariskirche gepilgert ist)

In Birresdorf, nahe Remagen, wurde am 11. September 1890 ein Kind geboren, dessen Lebensweg ihn
weit iiber die Grenzen seiner Heimat hinausfiithren sollte. Eduard Profittlich, das achte von zehn Kin-
dern einer tiefglaubigen Bauernfamilie, wuchs in einer Welt auf, die von harter Arbeit, katholischer
Tradition und dem festen Glauben an Gottes Vorsehung gepragt war.

Schon friih zeigte sich seine geistige Tiefe und sein Streben nach einem Leben im Dienst Gottes. Nach
dem Abitur trat er 1913 in das Noviziat der Gesellschaft Jesu ein - eine Entscheidung, die ihn auf einen
Weg der Hingabe, Bildung und Mission fiihrte. Der Erste Weltkrieg unterbrach seine Studien, doch
statt an der Front zu kimpfen, diente er als Krankenpfleger in einem belgischen Lazarett. Diese Jahre
pragten ihn - nicht nur durch das Leid, das er sah, sondern auch durch die Erfahrung, dass wahre
Grof3e im Dienst an den Schwichsten liegt.

Nach dem Krieg setzte Profittlich seine Studien fort, wurde 1922 zum Priester geweiht und wirkte
zundchst in Deutschland und Polen. Doch sein Herz zog ihn weiter — dorthin, wo die Kirche klein
war, wo die Glaubigen verstreut lebten und wo der Glaube oft nur im Fliisterton weitergegeben wurde:
nach Estland.

Ein Hirte fiir ein fernes Land

Im Jahr 1930 kam Eduard Profittlich nach Tallinn, die Hauptstadt Estlands. Das Land war jung, un-
abhingig geworden nach dem Ersten Weltkrieg, und die katholische Kirche dort war winzig - kaum
2.000 Glaubige in einem mehrheitlich lutherischen und orthodoxen Umfeld. Doch Profittlich sah
nicht Zahlen, sondern Seelen. Mit pastoraler Hingabe, sprachlicher Anpassung und tiefer Empathie
gewann er das Vertrauen der Menschen. Er lernte Estnisch, predigte in der Landessprache und wurde
bald als ,,Vater Profittlich“ verehrt.

1931 ernannte ihn der Vatikan zum Apostolischen Administrator fiir Estland. Fiinf Jahre spéter, am
27. Dez. 1936, wurde er zum Titularerzbischof von Adrianopel geweiht — ein historischer Moment,
denn er war der erste katholische Bischof in Estland seit der Reformation. Doch seine grof3te Priifung
sollte erst kommen.



Treue bis in den Tod

Als die Sowjetunion 1940 Estland besetzte, begann eine Zeit der Angst und Unterdriickung. Viele
Intellektuelle, Geistliche und Andersdenkende flohen oder wurden deportiert. Auch Profittlich hatte
fliehen kénnen — doch er blieb. ,,Ein Hirte verlasst seine Herde nicht® soll er gesagt haben. Es war eine
Entscheidung, die ihn das Leben kosten sollte.

Am 27. Juni 1941 wurde er von der sowjetischen Geheimpolizei (NKWD) verhaftet. Man warf ihm
»konterrevolutionére Aktivititen“ vor — ein Vorwurf, der in der Logik des Stalinismus oft schon durch
das Tragen eines Kreuzes gerechtfertigt war. Er wurde nach Kirow in Russland deportiert, wo er unter
unmenschlichen Bedingungen in Haft saf3. Trotz Folter, Isolation und Krankheit blieb er standhaft im
Glauben. In einem seiner letzten Briefe schrieb er: ,Ich bin ruhig und bereit, alles zu ertragen, was
Gott mir auferlegt.Mein Leben und, wenn es nétig ist, auch mein Leiden werden zu Christi Leben und
Leiden.”

Am 22. Februar 1942 starb Eduard Profittlich im Gefingnis an den Folgen der Haftbedingungen.
Seine Leiche wurde nie iiberfiihrt, sein Grab ist unbekannt. Doch sein Vermachtnis lebt weiter. 1990
wurde Eduard Profittlich von den russischen Behoérden rehabilitiert. Heute gilt er als Martyrer - ein
Mann, der aus Liebe zu Gott und den Menschen sein Leben hingab. Seine Seligsprechung ist fiir den
6. September 2025 in Tallinn geplant - ein historischer Moment fiir Estland und die Weltkirche. Sein
Leben erinnert uns daran, dass wahre Grofle nicht in Macht liegt, sondern in Hingabe. Dass der Glau-
be auch in dunklen Zeiten leuchten kann. Und dass ein einzelner Mensch, der standhaft bleibt, ein
ganzes Volk inspirieren kann.

Vom Erzbischof Eduard Profittlich sind diese Worte bekannt:

Ich bin bereit, alles zu ertragen, was Gott mir auferlegt. Ich vertraue Ihm vollkommen.

Die Stille ist der Raum, in dem Gott spricht. Wer sie meidet, meidet die Stimme des Ewigen.

Das Gebet ist nicht Flucht, sondern Kraftquelle. Es macht den Menschen fahig, das Kreuz zu tragen.
Ein Hirte verlasst seine Herde nicht. Wenn sie leidet, leidet er mit ihr.

Ich bin nicht hier, um zu uberleben. Ich bin hier, um zu dienen.

Die Dunkelheit ist nicht das Ende. Sie ist der Anfang des Morgens, den Gott bereitet.

Wenn ich sterbe, wird mein Herz weiterleben in den Herzen derer, die glauben.

Ich weif3, dass Gott alles zum Guten fithrt — auch wenn ich den Weg nicht sehe.

Die Hoftnung ist nicht das Licht am Ende des Tunnels - sie ist das Licht, das uns durch den Tunnel
tragt.

Wenn ich auch allein bin, bin ich nicht verlassen. Christus ist bei mir, und das geniigt.

Die Welt kann dunkel sein, aber das Herz, das auf Gott vertraut, bleibt hell.

Ich sehe nicht das Ende, aber ich weif3, dass es gut sein wird.

Die Hoftnung ist das stille Lied, das die Seele singt, wenn die Nacht am tiefsten ist.

Gott verldsst niemanden. Auch wenn wir ihn nicht spiiren, ist er da — wie die Sonne hinter den Wol-
ken.

Christsein bedeutet nicht, sich von der Welt zu entfernen, sondern sie mit dem Licht Christi zu durch-
dringen.

Der Weg des Christen ist kein bequemer Pfad, sondern ein Kreuzweg — aber er fiihrt zur Auferstehung.
Die Liebe ist das einzige Gesetz, das nie versagt. Wer liebt, lebt wahrhaft christlich.

Ein Christ lebt nicht fiir sich allein. Er ist gesandt — in die Welt, zu den Menschen, in die Dunkelheit.
Die Eucharistie ist nicht nur ein Sakrament - sie ist das Herz des christlichen Lebens.

Der Heilige Geist ist der stille Atem Gottes — wer ihn hort, wird verwandelt.

Nicht wir fiihren das Leben - der Geist fithrt uns. Unsere Aufgabe ist es, zu horen.



Der Geist Gottes ist kein Sturm, der zerstort — er ist ein Wind, der belebt.
Wenn wir schweigen, spricht der Geist. Wenn wir vertrauen, wirkt er.
Der Heilige Geist ist die Briicke zwischen Himmel und Herz.

Vielen Dank

an allen die durch Mitwirkung, Gebet und Spenden dazu beigetragen haben, dass wir eine sehr se-
gensreiche Apollinariswallfahrt erlebt haben. Setzen wir auch fiir die kommende Zeit unsere Hoff-
nung ganz auf die Gnade Gottes!

Im Namen der ganzen Klostergemeinschaft, P. Bartholomé



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer

“Bewahre das dir anvertraute Gut
durch die Kraft des Heiligen Geistes,

der in uns wohnt.”
(2Tim 1,14)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Der Apostel Paulus schreibt tiber das kostbare Gut: das Evangelium von Jesus Christus, die Botschaft
der Gnade, der Wahrheit und der Hoffnung. Noch besser gesagt: das kostbare Gut ist Jesus Christus
selbst: Er ist der Schatz, vom Vater der Welt gegeben, damit alle Menschen das Leben in Uberfiille
empfangen.

Paulus ruft uns dazu auf, dieses Gut, das uns besonders durch die Taufe anvertraut ist, zu bewahren,
und zwar aus Liebe durch den Heiligen Geist.

Es gab fiir Paulus Grund um Timotheus zu warnen. Denn damals gab es Irrlehren, Verfolgung und
geistliche Miidigkeit. Auch heute stehen wir in der Gefahr, dieses wahre Gut zu verlieren, nicht unbe-
dingt durch offene Ablehnung, sondern durch schleichende Gleichgiiltigkeit und Verweltlichung un-
seres Lebens. Das Leben im Glauben an Jesus Christus ist allerdings ein Schatz, der gepflegt, verteidigt
und weitergegeben werden muss. Paulus gibt uns eine wichtige Antwort, wie wir richtig “bewahren,
pflegen und leben” konnen: ,,Durch den Heiligen Geist, der in uns wohnt.“ Das heif3t: Wir bewahren
das kostbare Gut nicht aus eigener Kraft, sondern durch den Geist Gottes. Er ist unser Beistand und
erinnert uns an die Wahrheit. Er gibt uns Mut zum lebendigen Bekenntnis. Er macht uns zu Mitarbei-
tern Gottes.

Lassen wir uns nicht entmutigen oder verfithren: als Pilger der Hoffnung haben wir alle eine wichtige
Aufgabe, um “das kostbare Gut des Glaubens an Jesus Christus” zu bewahren, um so fruchtbar zu sein
in der heutigen Welt.

Leider haben viele Menschen in den letzten Jahren dieses kostbare Gut verloren oder vernachlassigen
es zu leben. Datfiir gibt es viele Griinde, die wir in unseren Mitmenschen erkennen oder auch selbst
erfahren haben. Es ist eine geistliche Realitdt unserer Zeit. Es macht uns traurig, es zu erfahren in
unseren Familien oder unter unseren Freunden, vor allem wenn wir selbst die Freude, die Kraft und
Inspiration des Lebens in und mit Christus intensiv leben.



Es gibt verschiedene Griinde, wodurch Menschen das wahre Gut des Lebens verlieren oder drohen zu
verlieren.

1. Geistliche Uberforderung und Orientierungslosigkeit
Die Stimme des Evangeliums wird tibertont von Meinungen, Trends und Ideologien. Menschen wis-
sen oft nicht mehr, was wahr ist - und verlieren das Vertrauen in das, was ihnen einst Halt gab.

2. Religiose Gleichgiiltigkeit
In vielen westlichen Gesellschaften ist der Glaube zur Randnotiz geworden. Die Sehnsucht nach Gott
wird durch Konsum und Unterhaltung ersetzt.

3. Enttauschung und Verletzung
Manche Menschen haben den Glauben verloren durch Enttauschung und Verletzung, manchmal auch
durch Menschen in der Kirche.

4. Intellektuelle Zweifel
Es féllt vielen schwer, an Wunder, Auferstehung oder gottliche Offenbarung zu glauben.

5. Geistliche Miidigkeit
Der Alltag, die Sorgen, die Kdmpfe des Lebens konnen dazu fithren, dass das Feuer erlischt.

Jeder von uns kann auch Elemente von diesen Griinden, mehr oder weniger in sich erkennen. Verlust
des Glaubens und Vertrauens ist real, aber nicht endgiiltig. Denn Christus selbst ist der gute Hirte,
der das Verlorene sucht und Er ist im Stande, dass Menschen das kostbare Gut wieder finden. Es kann
neu entdeckt, neu geglaubt, neu gelebt werden. Darum auch so wichtig, dass wir zum Heiligen Geist
beten, fur uns selbst, aber auch fiir unsere Mitmenschen: denn Er kann auf verschiedene, oft sehr
iberraschende Weise Menschen zuriickfithren oder sogar zum ersten Mal zu einer personlichen und
lebendigen Beziehung zu Jesus fithren. Auch tiefe Wunden kann Er heilen oder Menschen helfen, das
was gewesen ist, loszulassen, damit Menschen sich - manchmal sogar zum ersten Mal - auf Gottes
Wort und Seine Liebe einlassen.

Wenn wir tiber “das Bewahren des kostbaren Gutes” sprechen, dann diirfen wir nicht vergessen, dass
Maria die erste Hiiterin war. Sie hat nicht nur Jesus geboren, sondern Thn in ihrem Herzen getragen,
geschiitzt, begleitet und schlieSlich unter dem Kreuz ausgehalten. Sie wurde durch Jesus vom Kreuz
her der Kirche anvertraut. Von Maria wird in Lk 2,19 bezeugt, dass sie “alles, was geschehen war, in
ihrem Herzen bewahrte und dariiber nachdachte” Ihr Vorbild will uns helfen, um auch auf gute Weise
zu bewahren.

1. Maria bewahrt durch Stille: Sie hort, sie schaut, sie denkt nach. Sie reagiert nicht sofort - sie
bewegt die Dinge in ihrem Herzen. Wer bewahren will, muss still werden. Das Evangelium braucht
Raum, vor allem in der Stille des Gebetes.

2. Maria bewahrt durch Vertrauen: Maria versteht nicht alles — aber sie vertraut. Als der Engel ihr
die Botschaft bringt, fragt sie nicht nach Beweisen, sondern sagt: ,,Mir geschehe, wie du gesagt hast.”
Dieses Vertrauen ist ein Schutzraum fiir das kostbare Gut. Sie halt fest, auch wenn vieles unklar bleibt.

3. Maria bewahrt durch Schmerz: Unter dem Kreuz steht Maria. Sie verliert ihren Sohn — und doch
bleibt sie. Sie halt aus. Sie bewahrt die Liebe, auch wenn das Leben zerbricht. Das ist die tiefste Form
des Schutzes: nicht fliehen, sondern bleiben. Nicht aufgeben, sondern hoffen.



4. Maria bewahrt fiir andere: Nach Pfingsten ist Maria inmitten der Jiinger. Sie ist nicht nur die
Mutter Jesu - sie wird zur Mutter der Kirche. Sie wird zur Hiiterin der Hoffnung, zur Tréigerin des
Glaubens fiir andere.

Beten wir zum Heiligen Geist und zu Maria!

Heiliger Geist, Du bist der Troster, der Lehrer, der Erinnerer. Du bist die Kraft, die uns zuriickfiihrt zu
Jesus Christus. Wir bitten dich: Wirke in den Herzen derer, die sich entfernt haben. Wecke Sehnsucht,
heile Wunden, schenke Glauben neu. Amen.

Maria, du hast das kostbare Gut empfangen, getragen und bewahrt. Lehre uns, still zu werden. Lehre
uns, zu vertrauen, auszuhalten und weiterzugeben. Fithre uns immer wieder zu deinem Sohn - dem

kostbarsten Gut unseres Lebens. Amen.

P. Bartholomé



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 221, November 2025

“Die Gnade soll herrschen
und durch Gerechtigkeit zu ewigem Leben fiihren

durch Jesus Christus, unseren Herrn!”
(Rom 5,21)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Der Apostel Paulus schreibt im Romerbrief iiber zwei Herrschaften: die Herrschaft der Siinde, die den
Tod bewirkt, und die Herrschaft der Gnade, die Leben - ja, sogar ewiges Leben - schenkt. Ein Mensch,
der sich zu Jesus Christus bekehrt hat, entscheidet sich fiir die Herrschaft der Gnade und setzt seine
Hoffnung ganz auf sie. Wer sich fiir Christus entscheidet, entscheidet sich fiir das Leben und wird mit
Christus das ewige Leben empfangen.

Paulus spiirt — wie jeder glaubige Christ -, dass die Macht des Bosen und der Siinde weiterhin gegen-
wartig ist und der Christ einen geistlichen Kampf fithren muss. Doch die Entscheidung soll feststehen:
Jesus Christus ist der Herr! Wer sich Seiner Herrschaft anvertraut, wird mit Thm und durch Thn das
Leben gewinnen. Denn durch Ihn wird die Gnade geschenkt.

Das Leben mit all seinen Konsequenzen zu gewinnen, ist kein Verdienst, sondern ein Geschenk Got-
tes. Die Gerechtigkeit — das heift bei Paulus die Rechtfertigung — geschieht durch Christus. Zwar sind
Werke und Taten wichtig, aber nur in der richtigen Reihenfolge: Sie sind die Antwort auf die Gnade,
die uns durch das Sterben und die Auferstehung Jesu Christi zuteil wird. Wir sollen keine ,,Leistungs-
Christen” sein, sondern ,,Gnaden-Christen®. Nicht ,,ich oder wir schaffen es®, sondern: Christus hat es
bereits fiir uns vollbracht — und wir nehmen dieses Geschenk in Dankbarkeit an.

Anders gesagt: Niemand verdient den Himmel. Doch durch das Opfer Jesu Christi wird er uns ge-
schenkt. Der Apostel Paulus vermittelt uns damit eine zentrale christliche Lehre, die zugleich als Er-
mahnung verstanden werden soll. Die Versuchung, uns selbst zu rithmen, ist grofi. Stattdessen sollen
wir uns des Herrn rithmen.

Gleichzeitig ist diese Lehre, die Paulus damals den Christen in Rom gab — und heute uns -, eine Ermu-
tigung: Der Herr will uns Seine Gnade schenken. Er will in uns mit Seiner Gnade herrschen und uns
befreien von dem Druck, uns selbst retten oder rechtfertigen zu miissen. Wer auch immer wir sind, in
welcher Position oder welchem Status wir leben, mit welchen Gaben oder Talenten wir geboren wur-
den oder sie entwickelt haben - der Herr liebt jeden Menschen mit grenzenloser Liebe und will durch
Jesus jeden Menschen retten und zum ewigen Leben fiithren.



Wir haben ein groflartiges Vorbild und eine kraftvolle, zugleich empathische Mutter in Maria: Sie war
und ist ,voll der Gnade®. Das bedeutet, dass die Herrschaft der Gnade in ihr vollkommen gegenwirtig
ist. Sie betet fiir uns - jetzt und bis zu unserem Tod. Besonders im Monat November, den wir mit Al-
lerheiligen und Allerseelen beginnen, ist es gut, uns ihr anzuvertrauen — nicht nur uns selbst, sondern
auch unsere lieben Verstorbenen. Maria ist die Mutter der Hoffnung: Sie strahlt Hoffnung aus und
tithrt uns zur Hoffnung, zu Jesus Christus.

Solange wir leben, werden wir mit dem Apostel Paulus in aller Ehrlichkeit sagen miissen: ,,Ich elender
Mensch! Denn ich tue nicht das Gute, das ich will, sondern das Bose, das ich nicht will. Wer wird mich
retten? Dank sei Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn!“ (vgl. Rom 7,19.24-25). So erkennen wir
— selbst inmitten der Finsternis, die uns manchmal bedriickt und belastet, das Licht, das uns Hoffnung
und Leben schenkt.

Oder mit den Worten im Sinne unseres Herrn: ,,Die Blatter fallen, es wird kalter und wir wissen, dass
der Winter kommt. Doch wir schauen auf das Hoffnungszeichen, das uns gegeben ist und das wir hot-
fentlich auch als das Zeichen des Himmels erkennen: das Kreuz Jesu Christi, das uns Heil und Leben
schenkt.“

Ich wiinsche Thnen einen gesegneten und hoftnungsvollen Monat November.

P. Bartholomé

Gebet:

Herr Jesus Christus, Du bist mein Herr und mein Retter. In Deiner Gnade finde ich Leben - ja, ewi-
ges Leben. Nicht durch meine Leistung, sondern durch Dein Opfer bin ich gerecht vor Gott. Du hast
vollbracht, was ich niemals aus eigener Kraft schaffen konnte. Ich danke Dir fiir das Geschenk Deiner
Liebe und Erlosung.

Hilf mir, in der geistlichen Herausforderung standhaft zu bleiben, und schenke mir die Kraft, Dir treu
zu folgen. Lass mich nicht auf mich selbst vertrauen, sondern ganz auf Dich.

Maria, voll der Gnade und Mutter der Hoffnung, sei mir eine Fiirsprecherin auf meinem Weg, und
fithre mich immer wieder zu Deinem Sohn und unserem Herrn.

In dunklen Zeiten, wenn die Last schwer wird, zeige mir das Licht Deines Kreuzes: das Zeichen des
Himmels, das mir Heil und Leben schenkt.

Ich preise Dich, Herr, und vertraue Dir mein Herz und mein ganzes Leben an.

Maria, voll der Gnade und Mutter der Hoffnung, sei mir eine Fiirsprecherin auf meinem Weg, und
fiuhre mich immer wieder zu Deinem Sohn und unserem Herrn. Amen.



Der Apollinarisbote

Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4, 53424 Remagen, Telefon: 02642-2080, Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com
Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 222, Dezember 2025

“Zu Dir, Herr, erhebe ich meine Seele.

Mein Gott, Dir vertraue ich!
(Psalm 25,1.2)

Liebe Freunde und Giste der Apollinariskirche!

Mit diesen Worten aus Psalm 25 fingt die Liturgie des Advents an: eine Zeit, worin wir uns bewusst
zum Herrn erheben und unser Vertrauen auf Thn erneuern. Es ist der letzte Monat des Jahres der Hoff-
nung. Beten wir miteinander um Hoffnung auf die Gnade Gottes. Die Impulse fiir die 4 Wochen des
Advents mogen dazu eine geistliche Hilfe sein. Als Klostergemeinschaft der gekreuzigten und aufer-
standenen Liebe wiinschen wir Ihnen eine gesegnete Adventszeit und eine gnadenvolle Vorbereitung
auf das Weihnachtsfest.

Gemeinschaft der gekreuzigten und auferstandenen Liebe

1. Advent: ,,Seid wachsam!“ (Mt 24,29-44)

Mit diesem Ruf beginnt der Weg durch den Advent. Jesus spricht in das Leben hinein, in die Gegen-
wart, in die Herzen derer, die sich nach Licht sehnen. Wachsamkeit ist ein Geschenk des Heiligen
Geistes. Sie 6ffnet das Herz fiir das Wirken Gottes, fiir die Zeichen Seiner Ndhe und fiir das Kommen
des Erlosers.

Die Tage werden kiirzer. In dieser dufSeren Dunkelheit wéchst die innere Erwartung. Die erste Kerze
auf dem Adventskranz leuchtet wie ein Zeichen der Hoffnung. Sie erinnert daran, dass Christus unter-
wegs ist, um in unser Leben einzutreten und Seine Frohe Botschaft des Heils zu verkiinden.

Maria, die Mutter des Herrn, begleitet diesen Weg. Ihr Herz war offen, ihr Geist bereit und ihr Leben
durchdrungen von Vertrauen. Sie tragt das Licht der Verheiflung in sich. Wer mit ihr geht, lernt, mit
dem Herzen zu horen und mit dem Glauben zu sehen.

“Komm, Heiliger Geist, lass mich aufwachen und lass mich erkennen, was Du mir zeigen willst. Komm,
Christus, Licht der Welt, und erfiille meine Dunkelheit mit Deiner Nahe.

Komm, Maria, Mutter der Hoftnung, und begleite mich auf dem Weg der Erwartung.

2. Advent: “Bereitet den Weg des Herrn!” (Mt 3,1-12)

Diese Worte des Taufers hallen durch die Wiiste und durch unsere Zeit. Sie rufen zur Aufmerksam-
keit, zur inneren Bewegung und zur Bereitschaft um dem kommenden Herrn zu begegnen. Denn der
Herr ist der lebendige Herr, der uns zum wahren und liebevollen Leben fithren will.



Der Weg des Herrn fithrt durch unsere Herzen. Er erreicht das Verborgene, das Ungeordnete und
das, was nach Heilung ruft. Er will wirksam sein in der Tiefe unseres Herzens. In der Stille dieser Tage
entsteht ein neuer Anfang, getragen von Gnade und Hoffnung.

Der Advent lddt ein, sich aufzumachen. Jeder Tag schenkt eine neue Gelegenheit, den Weg zu bereiten.
Es geschieht durch Verséhnung, durch ein aufrichtiges Gebet und durch eine Tat der Liebe. Wer sich
auf diesen Weg einlisst, wird verwandelt. Wer sich 6ffnet, auch fiir die Uberraschungen des Lebens,
empfingt mehr, als er erwartet hat.

Maria geht diesen Weg mit uns. Ihr Leben war durchldssig fiir das Licht Gottes. Ihr Ja war klar und
ihr Vertrauen unerschiitterlich. In ihr wurde das Wort Fleisch. Wer sich ihr anvertraut, lernt, mit dem
Herzen zu horen und aus dem Glauben heraus zu handeln.

3. Advent: “Bist Du der, der kommen soll?” (Mt 11,2-11)

Die Frage des Tdufers trifft mitten ins Herz: ,,Bist du der, der kommen soll?“ Johannes spricht aus der
Dunkelheit des Gefangnisses, aus der Spannung zwischen VerheifSung und Wirklichkeit. Auch heute
darf diese Frage in unsern Herzen autkommen, in der Erwartung dass Er ein deutliches Zeichen gibt.

Blinde sehen, Lahme gehen, Taube héren und Arme empfangen das Evangelium. Die Gegenwart Got-
tes zeigt sich dort, wo Heilung geschieht, wo Hoftnung wéchst und wo das Leben aufblitht. Wir brau-
chen manchmal viel Geduld, damit auch die Hoffnung wachsen kann.

Der Advent ladt ein, wach zu bleiben fiir die Zeichen des Himmels auf Erden. Jeder Tag bietet Gele-
genheit, Christus zu begegnen — im Wort, im Gebet, im Mitmenschen. Die Frage des Taufers wird zur
Einladung, tiefer zu sehen und mit Hoffnung zu leben.

Maria hat diese Frage nicht gestellt. hr Herz war bereit, ihr Glaube tief verwurzelt. Sie hat empfangen,
was ihr gesagt wurde, und getragen, was ihr anvertraut war. Ihr Leben ist ein leuchtendes Zeugnis fiir
das Kommen des Herrn. Wer sich ihr anschlief3t, lernt, mit dem Herzen zu erkennen, was Gott wirkt.

4. Advent: “Josef, fiirchte dich nicht!” (Mt 1,18-24)

Dieses Wort des Engels trifft Josef in einer Stunde der Ungewissheit. Er steht vor einer Entscheidung,
die alles verandert. Die Botschaft aus dem Himmel bringt Licht in seine Gedanken, Frieden in sein
Herz und Klarheit in seinen Weg.

Der Advent erreicht seinen Hohepunkt. Die Erwartung verdichtet sich. Die Nédhe Gottes wird greitbar.
Der Heilige Geist wirkt in der Stille, in der inneren Bewegung und in der Bereitschaft, sich fithren zu
lassen. Josef hort, vertraut und handelt.

Christus kommt. Er wichst im Verborgenen, getragen von Maria, behiitet von Josef. In Thm begegnet
uns das Licht, das unser Leben verwandelt.

Der Advent ladt ein, dem Engelwort zu lauschen: ,, Fiirchte dich nicht!” Dieses Wort gilt auch heute. Es
starkt die, die zweifeln. Es begleitet die, die suchen. Es richtet auf, wo das Herz schwer ist.

Maria ist bereits auf dem Weg. Thr Ja tragt das Geheimnis des Lebens. Sie geht nicht allein. Josef
wird ihr Gefahrte, ihr Beschiitzer, ihr Mittragender. Gemeinsam bereiten sie dem menschgewordenen
Sohn Gottes Raum. Ihre Geschichte ist durchdrungen von Gnade, getragen von Hoffnung und erfiillt
von Liebe.









