
Der Apollinarisbote
2025



zusammengestellt von Hans Josef Dittscheidt



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 212, Januar 2025

Ein gesegnetes Jubeljahr 2025!
Seid Pilger der Hoffnung!

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Hier ist die Predigt vom Papst Franziskus zur Eröff-
nung des Heiligen Jahres der Hoffnung.

Ein in Licht gehüllter Engel des Herrn erleuchtet die 
Nacht und verkündet den Hirten die frohe Botschaft: 
»Ich verkünde euch eine große Freude, die dem ganzen 
Volk zuteilwerden soll: Heute ist euch in der Stadt Da-
vids der Retter geboren; er ist der Christus, der Herr« 
(Lk 2,10-11). Inmitten des Staunens der Armen und des 
Gesangs der Engel öffnet sich der Himmel auf Erden: 
Gott ist einer von uns geworden, um uns ihm gleich zu 
machen, er ist zu uns herabgestiegen, um uns wieder 
aufzurichten und in die Umarmung des Vaters zurückzuführen.

Dies, Schwestern und Brüder, ist unsere Hoffnung. Gott ist der Immanuel, er ist der Gott-mit-uns. 
Der unendlich Große hat sich klein gemacht; das göttliche Licht ist in der Dunkelheit der Welt auf-
geleuchtet; die Herrlichkeit des Himmels ist auf der Erde erschienen. Und wie? In der Kleinheit eines 
Kindes. Und wenn Gott kommt, auch wenn unser Herz einer ärmlichen Krippe gleicht, dann können 
wir sagen: Die Hoffnung ist nicht gestorben, die Hoffnung lebt und umhüllt unser Leben für im-
mer! Die Hoffnung enttäuscht nicht.

Schwestern und Brüder, mit der Öffnung der Heiligen Pforte haben wir ein neues Heiliges Jahr be-
gonnen: Jeder von uns kann in das Geheimnis dieses Gnadenerweises eintreten. Dies ist die Nacht, in 
der sich die Tür der Hoffnung für die Welt weit geöffnet hat; dies ist die Nacht, in der Gott zu jedem 
Einzelnen sagt: Auch für dich gibt es Hoffnung! Es gibt Hoffnung für jeden von uns. Aber vergesst 
nicht, Schwestern und Brüder, dass Gott alles vergibt, Gott vergibt immer. Vergesst nicht, dass 
dies eine Art ist, die Hoffnung auf den Herrn zu verstehen.

Um dieses Geschenk zu empfangen, sind wir aufgerufen, uns mit dem Staunen der Hirten von Bet-
lehem auf den Weg zu machen. Im Evangelium heißt es: »So eilten sie« nach der Ankündigung des 
Engels »hin« (Lk 2,16). 



Das ist der Fingerzeig, um die verlorene Hoffnung wiederzufinden, sie in uns zu erneuern, sie in 
der Trostlosigkeit unserer Zeit und unserer Welt auszusäen: eilend. Und es gibt so viel Trostlosig-
keit in dieser Zeit! Denken wir an die Kriege, an Kinder, die mit Maschinengewehren erschossen wer-
den, an Bomben auf Schulen und Krankenhäuser. Eilen wir und verlangsamen wir nicht den Schritt, 
sondern lassen wir uns von der guten Nachricht anziehen.

Gehen wir eilig, den Herrn anzusehen, der für uns geboren wurde, mit leichtem und wachem Herzen, 
bereit, ihm zu begegnen, damit wir die Hoffnung in unsere vielfältigen Lebensumstände übertra-
gen können. Das ist unsere Aufgabe: Die Hoffnung in unsere vielfältigen Lebensumstände zu über-
tragen. Denn die christliche Hoffnung ist kein Happy End, das wir passiv erwarten, es ist nicht das 
Happy End eines Films: Sie ist die Verheißung des Herrn, die wir hier und jetzt, in dieser Welt, die 
leidet und seufzt, aufnehmen sollen. Sie fordert uns daher auf, zu eilen, nicht im gewohnten Trott 
weiterzuziehen, nicht in Mittelmäßigkeit und Trägheit zu verharren. Der heilige Augustinus würde 
sagen, sie fordert uns auf, uns über die Dinge, die falsch sind, zu empören und den Mut zu haben, sie 
zu ändern; sie fordert uns auf, zu Pilgern auf der Suche nach der Wahrheit zu werden, zu Träumern, 
die nicht müde werden, zu Frauen und Männern, die sich von Gottes Traum aufrütteln lassen, der der 
Traum von einer neuen Welt ist, in der Frieden und Gerechtigkeit herrschen.

Lernen wir vom Beispiel der Hirten: Die Hoffnung, die in dieser Nacht geboren wird, duldet nicht 
die Bequemlichkeit der Sesshaften und die Trägheit derer, die sich in ihrer eigenen Bequemlich-
keit eingerichtet haben – und viele von uns laufen Gefahr, sich in unserer Bequemlichkeit einzurich-
ten –; die Hoffnung lässt nicht die falsche Vorsicht derer zu, die aus Angst, sich selbst zu gefährden, 
keine Partei ergreifen, und nicht das Kalkül derer, die nur an sich selbst denken; die Hoffnung ist 
unvereinbar mit dem geruhsamen Leben derer, die ihre Stimme nicht gegen das Übel und gegen das 
Unrecht erheben,  das sich zu Lasten der Ärmsten ereignet. Im Gegenteil: Die christliche Hoffnung 
lädt uns zwar dazu ein, geduldig auf das Keimen und Wachsen des Reiches Gottes zu warten, ver-
langt von uns aber auch den Mut, diese Verheißung schon heute vorwegzunehmen, durch unser 
Verantwortungsbewusstsein – aber nicht nur, sondern auch durch unser Mitgefühl. Und hier tut es 
uns vielleicht gut, uns nach unserem Mitgefühl zu fragen: Habe ich Mitgefühl? Kann ich mit-fühlen? 
Denken wir daran.

Angesichts der Tatsache, wie oft wir es uns in dieser Welt gemütlich machen und uns ihrer Mentalität 
anpassen, formulierte ein Schriftsteller und Priester dieses Gebet für Weihnachten: »Herr, ich bitte 
dich um irgendeine Mühsal, etwas Unruhe, ein paar Gewissensbisse. Zu Weihnachten möchte ich 
unzufrieden sein. Erfreut, aber auch unzufrieden. Erfreut über das, was Du bewirkst, unzufrieden mit 
meiner unzureichenden Antwort darauf. Nimm uns bitte unseren Scheinfrieden weg und stecke eine 
Handvoll Dornen in unsere überquellende „Krippe“. Lege uns den Wunsch nach etwas anderem in die 
Seele« (A. Pronzato, La novena di Natale). Der Wunsch nach etwas anderem. Nicht stehen bleiben. 
Vergessen wir nicht, dass stehende Gewässer als erste faulen.

Die christliche Hoffnung ist genau das „etwas andere“, das uns auffordert, „zu eilen“. Denn wir 
Jünger des Herrn sind aufgerufen, unsere größte Hoffnung in ihm zu finden und sie dann unver-
züglich als Pilger des Lichts in die Finsternis der Welt zu bringen.

Schwestern, Brüder, dies ist das Heilige Jahr, dies ist die Zeit der Hoffnung! Es lädt uns ein, die Freude 
an der Begegnung mit dem Herrn wiederzuentdecken, es ruft uns zur geistlichen Erneuerung auf und 
verpflichtet uns zur Umgestaltung der Welt, damit dies wirklich eine Zeit des Jubels wird: Sie soll es 
für unsere Mutter Erde werden, die durch die Logik des Profits entstellt wird; sie soll es für die ärmsten 
Länder werden, die durch ungerechte Schulden belastet sind; sie soll es für alle werden, die Gefangene 



von alter und neuer Knechtschaft sind.

Möge uns allen die Gabe und Verpflichtung zuteilwerden, die Hoffnung dorthin zu bringen, wo 
sie verloren gegangen ist: dorthin, wo das Leben verwundet ist, wo Erwartungen enttäuscht wurden, 
wo Träume zerstört worden sind, wo Misserfolge Herzen gebrochen haben; in die Erschöpfung derer, 
die es nicht mehr schaffen, in die bittere Einsamkeit derer, die sich besiegt fühlen, in das Leiden, das 
die Seele zermürbt; in die langen und leeren Tage der Gefangenen, in die engen und kalten Zimmer 
der Armen, an die Orte, die von Krieg und Gewalt geschändet sind. Dorthin ist Hoffnung zu bringen, 
dort ist Hoffnung auszusäen.

Das Heilige Jahr wird eröffnet, damit allen die Hoffnung zuteil wird, die Hoffnung des Evangeli-
ums, die Hoffnung der Liebe, die Hoffnung der Vergebung.

Kehren wir zur Krippe zurück, schauen wir auf die Krippe, schauen wir auf die Güte Gottes, die sich 
im Antlitz des Jesuskindes zeigt, und fragen wir uns: »Gibt es in unserem Herzen diese Erwartung? 
Gibt es in unserem Herzen diese Hoffnung? [...] Indem wir die liebende Güte Gottes betrachten, die 
unser Misstrauen und unsere Ängste überwindet, betrachten wir auch die Größe der Hoffnung, die 
uns erwartet. [...] Möge dieses Erblicken der Hoffnung unsere täglichen Wege erleuchten« (C.M. Mar-
tini, Omelia di Natale, 1980).

Schwester, Bruder, für dich öffnet sich in dieser Nacht die „heilige Pforte“ des Herzens Gottes. Jesus, 
der Gott-mit-uns, wird für dich, für mich, für uns, für jeden Mann und jede Frau geboren. Und 
weißt du, mit ihm erblüht die Freude, mit ihm verändert sich das Leben, mit ihm enttäuscht die 
Hoffnung nicht.

Herzliches Dankeschön und Vergelt’s Gott! allen Menschen, die im Jahr 2024 durch Gebet, Dienste, 
Mitleben und Spenden der Apollinariskirche und unserer “Gemeinschaft der gekreuzigten und aufer-
standenen Liebe” auf dem Apollinarisberg geholfen haben. 



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 213,  Februar 2025

“Die Hoffnung haben wir
als einen sicheren und festen Anker der Seele, der hineinreicht 

bis in das Allerheiligste.”
(Vgl. Hebr. 6,19)

		   

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!	
	   
In diesem Jubeljahr der Hoffnung finden wir in dem oben 
zitierten Text aus dem Hebräerbrief einen starken Impuls 
zum Thema “Hoffnung”. Die Hoffnung wird öfters im Sym-
bol des Ankers dargestellt. Der Anker gibt dem Schiff Si-
cherheit, einen festen Grund und Stabilität, vor allem bei 
starkem Wind und bei heftigen Strömungen, die das Schiff 
hin und her reißen.

Der “Anker der Seele” ist ein Hinweis auf den Menschen in 
Bezug auf seinen festen Grund, worauf er steht und lebt. 
Worin ist der Mensch “verankert“? Was gibt ihm bei allen 
Situationen, Widerwärtigkeiten und Herausforderungen, 
bei allen Winden und Strömungen Sicherheit und Halt? Für uns Christen ist Jesus unser Anker. Denn 
Er ist unser Herr und Gott, gekreuzigt und auferstanden, verherrlicht im Himmel, um dort für uns 
der ewige Hohepriester zu sein. Durch Sein Vertrauen auf den himmlischen Vater und Seine liebevolle 
Hingabe am Kreuz ist Er in das Heiligtum des Himmels hineingegangen. Oder, so wie der Hebräer-
brief sagt: “Er ist für uns als Vorläufer hineingegangen” (Hebr. 6,20). 

Wesentlich für gläubige Christen ist die Nachfolge. Als Pilger der Hoffnung gehen wir nicht irgend-
wohin, sondern suchen und finden den Weg des Lebens in Christus. Wir folgen Ihm wohin Er geht. 
Schlussendlich - mit Ihm - zum Vater im Himmel. 

Aber wie können wir diesen Weg richtig gehen? Wie wissen wir, dass wir uns nicht irren? Wie finden 
wir einen inneren, festen Grund bei allen Winden und Strömungen in unserem Leben? Da finden 
wir im “Anker der Seele” einen kräftigen Impuls und eine feste Motivation: “Jesus, Du bist mein An-
ker!” Durch die innere Verbindung mit dem Herrn sind wir “verankert in der Hoffnung”. Was auch 
geschieht, wie auch unsere Situation des Lebens ist oder was auch kommt: In Ihm leben wir in der 
Hoffnung, dass Er uns trägt, begleitet und führt. Mit Ihm verbunden leben wir in der Hoffnung, dass 
die Verheißungen Gottes erfüllt werden. Wir sehen es noch nicht, aber als Pilger leben wir in der 



Hoffnung, denn Gott ist gut und treu! Ich werde das Ziel meines Lebens erreichen, weil ich in Ihm 
verankert bin. 

Auch wenn alles “gegen mich” zu sein scheint, auch wenn meine Gefühle etwas ganz anderes sagen 
oder meine Wahrnehmung der Realität ganz anders ist. Jesus ist und bleibt meine Hoffnung, was auch 
ist, was auch kommt. Denn Er ist der Anker meiner Seele! Die Pilger der Hoffnung sind noch nicht am 
Ziel. Wir sind unterwegs und dürfen uns weiter einüben in der Hoffnung.

In gewissem Maße ist unser Weg ein „Übungsweg“. Wir gehen den Weg allerdings nicht alleine: Der 
Vorläufer Christus ist mit uns, besonders durch Sein Wort, die Sakramente, das Gebet und die Ge-
meinschaft der Kirche, wobei wir vor allem auch die himmlische Kirche vor Augen haben dürfen. Es 
sind die Heiligen im Himmel, die uns als kräftige Fürsprecher ermutigen, den Weg der Hoffnung zu 
gehen und uns fortdauernd zurufen: Gib nicht auf! Bitten wir vor allem Maria, die Mutter der Hoff-
nung, dass sie uns “jetzt und bis in unserem Tod” so beisteht, dass wir die Hoffnung nie verlieren.	    	
		

P. Bartholomé

Der Anker meiner Seelen ist fest und tief gesenkt.
Die Hoffnung wird nicht fehlen, sie bleibt uns ungekränkt.

Ist Jesu unser Ruhm, so steht der Eingang offen,
er selbst ist vorgeloffen für uns ins Heiligtum.

Er selbst ist eingegangen mit seinem eignen Blut.
Das Fleisch, das vorgehangen, zerriss er uns zu gut.

der weg durch ihn ist neu und ist durch ihn lebendig.
Nun sieht man, dass inwändig der Thron der Gnade sei.

Zwar stehn wir noch zurücke, man muss im Fleische sein.
Doch gehn des Glaubens Blicke ins Heiligste hinein.

Bald wird das Aug‘ selbst sehn, wenn wir das Fleisch ablegen,
und, als verklärt, dagegen vor seinem Throne stehn.

Herr, zieh du uns die Herzen gen Himmel, wo du bist.
Wir hoffen zwar mit Schmerzen, was uns verheißen ist.
Die Hoffnung sieget doch, denn haben wir hier Stürme,

hält unter deinem Schirme uns unser Anker noch.

Philipp Friedrich Hiller (1767)



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer214, März 2024

Kehren wir mit ganzem Herzen zu Gott zurück!                                                          

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!		    

(Die Predigt vom Papst Franziskus am Aschermittwoch, 14. Februar 2024)

Wenn du Almosen gibst, wenn du betest, wenn du fastest, dann achte darauf, dass dies im Verborge-
nen geschieht; dein Vater sieht nämlich auch das Verborgene (vgl. Mt 6,4). Begib dich in die Verbor-
genheit: Das ist die Einladung, die Jesus zu Beginn der Fastenzeit an einen jeden von uns richtet.

Ins Verborgene einzutreten bedeutet, zum Herzen zurückzukehren, wie der Prophet Joël mahnt 
(vgl. Joël 2,12). Es ist eine Reise von außen nach innen, damit alles, was wir erleben, auch unsere 
Beziehung zu Gott, sich nicht auf Äußerlichkeiten reduziert, auf einen Rahmen ohne Bild, auf eine 
Hülle für die Seele, sondern von innen her entsteht und den Bewegungen des Herzens entspricht, 
das heißt, unseren Wünschen, unseren Gedanken, unseren Gefühlen, dem ursprünglichen Kern 
unserer Person.

Die Fastenzeit taucht uns also in ein Bad der Reinigung und Säuberung: Sie will uns helfen, jede 
„Schminke“ zu entfernen, alles, was wir auftragen, um angemessen zu erscheinen und besser als wir 
sind. Zum Herzen zurückzukehren bedeutet, zu unserem wahren Ich zurückzukehren und es so wie 
es ist, nackt und bloß, vor Gott zu stellen. Es bedeutet, in unser Inneres zu schauen und uns bewusst 
zu werden, wer wir wirklich sind, indem wir die Masken abnehmen, die wir oft tragen, das Tempo 
unserer Hektik verlangsamen, das Leben annehmen und die Wahrheit über uns selbst. Das Leben ist 
kein Schauspiel, und die Fastenzeit lädt uns ein, von der Bühne der Verstellung herabzusteigen, um zu 
unserem Herzen zurückzukehren, zur Wahrheit dessen, was wir sind. Zum Herzen zurückkehren, 
zur Wahrheit zurückkehren.

Deshalb erhalten wir am Aschermittwoch im Geist des Gebets und der Demut das Aschenkreuz auf 
die Stirn. 

Es ist eine Geste, die uns zum Wesentlichen unser selbst zurückbringen will: Wir sind Staub, unser 
Leben ist wie ein Hauch (vgl. Ps 39,6; 144,4), aber der Herr – Er und nur Er, kein anderer – lässt nicht 
zu, dass es verschwindet; er sammelt und formt den Staub, der wir sind, damit er nicht von den unge-
stümen Winden des Lebens zerstreut wird und sich nicht im Abgrund des Todes verliert.

Die Asche auf unseren Häuptern lädt uns ein, das Verborgene im Leben wiederzuentdecken. Sie 
sagt uns: Solange du weiterhin eine Rüstung trägst, die dein Herz verhüllt, solange du dich mit der 



Maske des Scheins tarnst und du ein künstliches Licht ausstrahlst, um unbesiegbar zu erscheinen, 
wirst du leer und unfruchtbar bleiben. Wenn du hingegen den Mut hast, deinen Kopf zu beugen und 
in dein Inneres zu schauen, dann wirst du die Gegenwart eines Gottes entdecken können, der dich 
liebt und dich seit jeher liebt; dann wird die Rüstung, die du dir angelegt hast, endlich zerbrechen 
und du wirst dich von einer ewigen Liebe geliebt fühlen können.

Schwester, Bruder, ich, du, ein jeder von uns, wir sind mit ewiger Liebe geliebt. Wir sind Asche, 
über die Gott seinen Lebensatem gehaucht hat, wir sind Erde, die er mit seinen Händen geformt hat 
(vgl. Gen 2,7; Ps 119,73), wir sind Staub, aus dem wir auferstehen werden zu einem Leben ohne 
Ende, das schon immer für uns vorbereitet war (vgl. Jes 26,19). Und wenn in der Asche, die wir sind, 
das Feuer der Liebe Gottes brennt, dann entdecken wir, dass wir von dieser Liebe durchdrungen sind 
und dass wir zur Liebe berufen sind: die Geschwister zu lieben, die uns umgeben, achtsam gegenüber 
anderen zu sein, Mitgefühl zu zeigen, Barmherzigkeit zu üben, das, was wir sind und was wir haben, 
mit denjenigen zu teilen, die bedürftig sind. Daher können Almosen, Gebet und Fasten nicht auf 
äußere Verhaltensweisen verkürzt werden, sondern sie sind Wege, die uns zum Herzen zurück-
führen, zum Wesentlichen des christlichen Lebens. Sie lassen uns entdecken, dass wir Asche sind, 
die von Gott geliebt ist, und sie befähigen uns, dieselbe Liebe über die “Asche” so vieler alltäglicher 
Situationen zu streuen, damit in ihnen Hoffnung, Vertrauen und Freude wiederaufleben.

Der heilige Anselm von Canterbury hat uns diese Ermahnung hinterlassen, die wir uns heute Abend 
zu eigen machen können: »Wohlan, jetzt, Menschlein, entfliehe ein wenig deinen Beschäftigungen, 
verbirg dich ein Weilchen vor deinen lärmenden Gedanken. Wirf ab jetzt deine beschwerlichen Sor-
gen und lege deine mühevollen Geschäfte beiseite. Sei frei ein wenig für Gott und ruhe ein bisschen 
in Ihm. Tritt ein in die Kammer deines Herzens, halte fern alles außer Gott und was dir hilft, Ihn 
zu suchen, und hinter verschlossener Türe suche Ihn. Sprich jetzt, mein ganzes Herz, sprich jetzt zu 
Gott: „Ich suche Dein Antlitz; Dein Antlitz, Herr, suche ich“« (Proslogion, 1).

Hören wir also in dieser Fastenzeit auf die Stimme des Herrn, der nicht müde wird, uns immer wieder 
zu sagen: Begib dich in das Verborgene. Begib dich in das Verborgene, kehr zum Herzen zurück. 
Es ist eine heilsame Aufforderung für uns, die wir oft an der Oberfläche leben, die wir uns darum rei-
ßen, bemerkt zu werden, die wir immer bewundert und geschätzt werden wollen. Ohne es zu merken, 
haben wir keinen verborgenen Ort mehr, an dem wir innehalten und uns zurückziehen können. Wir 
sind in eine Welt eingetaucht, in der alles, selbst innerste Emotionen und Gefühle, in den sozialen Me-
dien erscheinen muss – aber wie kann etwas, das nicht aus dem Herzen kommt, sozial sein? Selbst die 
tragischsten und schmerzhaftesten Erfahrungen laufen Gefahr, keinen verborgenen Ort zu haben, an 
dem sie geschützt sind: Alles muss offengelegt werden, zur Schau gestellt, dem Geschwätz des Au-
genblicks überlassen werden. Und hier sagt uns der Herr: Begib dich in das Verborgene, kehr zu dei-
ner eigenen Mitte zurück. Genau dort, wo auch so viele Ängste, Schuldgefühle und Sünden wohnen, 
dort ist der Herr hingekommen, er ist dort hingekommen, um dich zu heilen und zu reinigen. Treten 
wir in unsere innere Kammer ein: Dort wohnt der Herr, unsere Schwachheit wird angenommen und 
wir sind bedingungslos geliebt.

Lasst uns zurückkehren, Brüder und Schwestern. Kehren wir mit ganzem Herzen zu Gott zurück. 
Geben wir in diesen Wochen der Fastenzeit dem Gebet der stillen Anbetung Raum und bleiben 
wir lauschend in der Gegenwart des Herrn, so wie Mose, wie Elija, wie Maria, wie Jesus. Haben 
wir gemerkt, dass wir die Bedeutung der Anbetung nicht mehr kennen? Lasst uns zur Anbetung zu-
rückkehren. Leihen wir das Ohr unseres Herzens dem Einen, der uns in der Stille sagen will: »Ich 
bin dein Gott: Der Gott der Barmherzigkeit und des Mitgefühls, der Gott der Vergebung und der 
Liebe, der Gott der Zärtlichkeit und der Fürsorge. [...] Richte dich nicht selbst. Verurteile dich nicht. 



Lehn dich nicht selbst ab. Lass meine Liebe die tiefsten und verborgensten Winkel deines Herzens 
berühren und dir deine eigene Schönheit offenbaren, eine Schönheit, die du aus den Augen verlo-
ren hast, die aber im Licht meiner Barmherzigkeit wieder sichtbar werden wird«. Der Herr ruft uns: 
»Komm, komm, lass mich deine Tränen trocknen und lass meinen Mund näher an dein Ohr kommen 
und zu dir sagen: Ich liebe dich, ich liebe dich, ich liebe dich« (H. Nouwen, In cammino verso l’alba, 
Brescia 1997, 233). Glauben wir, dass der Herr uns liebt, dass der Herr mich liebt?

Brüder und Schwestern, haben wir keine Angst davor, uns der weltlichen Hüllen zu entledigen 
und zum Herzen zurückzukehren, zum Wesentlichen zurückzukehren. Denken wir an den heili-
gen Franziskus, der, nachdem er sich entkleidet hatte, mit seiner ganzen Person den Vater im Himmel 
umarmte. Erkennen wir uns als das, was wir sind: Von Gott geliebter Staub, der dazu berufen ist, in 
Gott verliebter Staub zu sein. Durch ihn werden wir aus der Asche der Sünde zum neuen Leben in 
Jesus Christus und im Heiligen Geist
wiedergeboren werden.



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer  215,  April 2025

Jesus Christus hat es für uns vollbracht
und schenkt uns dadurch ein erfülltes Leben!

(Vgl. Joh 19,30 und Mt 5,17)
                                                    

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

“Ein bisschen Frieden, ein bisschen Liebe...”, so sang Nicole vor Jahren und wurde damit, jedenfalls in 
Europa, weltberühmt. Ein bisschen reicht leider nicht, um das menschliche Leben zu erfüllen. Augus-
tinus hat erkannt: “Herr, unruhig ist unser Herz, bis es ruht in Dir!” Der Mensch ist geschaffen, um 
die Fülle der Liebe und des Friedens zu empfangen. 

Gerade dieser Monat ist für uns Christen der Monat, in dem wir erkennen und bekennen, dass Jesus 
Christus gekommen ist, um uns die Erfüllung des Lebens zu schenken. Das tut Er durch Seine Hinga-
be am Kreuz und Seine Auferstehung am Ostertag. Er hat, so lesen wir im Evangelium, die Erfüllung 
des Gesetzes und der Propheten gebracht (vgl. Mt 5,17) und Seinen Auftrag ganz erfüllt. Am Kreuz 
sprach Er die Worten: “Es ist vollbracht!” (Joh 19,30). Durch Sein Sterben und Seine Auferstehung 
hat Er den freien Zugang zum Vater und zum Reich Gottes für die ganze Menschheit geöffnet. So 
können wir, jetzt schon, in dieser Fülle der Gnade leben.  

Zwar sind wir jetzt noch “Pilger der Hoffnung”. Wir sind unterwegs und erfahren, mehr oder weniger, 
die Last des Lebens. Aber doch - tief in uns - ist durch die Hoffnung, die uns in der Taufe geschenkt 
worden ist, eine Sehnsucht. Manchmal haben wir auch eine Ahnung von dem, was uns einst ganz er-
füllen wird: die vollkommene Vereinigung mit Gott, der die Liebe ist.

Der heilige Bonaventura hat damals im 13. Jahrhundert deutlich gemacht, dass unsere Pilgerreise auf 
Erden eine Reise zur vollendeten Vereinigung mit Gott ist (Itinerarium mentis in Deum / Der Weg 
der Seele zu Gott). Er deutete die Heilige Schrift, besonders die Worte Jesu auf diese Weise: Jesus lebt 
schon durch Sein Sterben und Seine Auferstehung die vollkommene Vereinigung mit dem himmli-
schen Vater. Er lädt uns ein, gibt uns Weisung und schenkt uns die Gnade, um jetzt schon nach 
dieser Vereinigung  mit Gott zu streben.

Zwar ist es jetzt noch eine Pilgerreise, aber mit dem Ziel vor Augen, dürfen wir im Herzen schon einen 
Vorgeschmack erfahren. Daraus schöpfen wir die Kraft und Inspiration, um den Weg der Hoff-
nung entschlossen zu gehen.



Die Karwoche und das Osterfest sind eine ständige Kraftquelle unserer christlichen Hoffnung. Nicht 
nur eine liebevolle und dankbare Erinnerung an das, was Jesus damals getan hat, sondern ein “Ein-
tauchen” in eine geheimnisvolle Realität, die wir “im Hier und Jetzt” leben. Dieses Ostergeheimnis 
feiern wir an Ostern ganz bewusst. Aber auch im ganzen Jahr haben wir das große Ziel der Erfüllung 
vor Augen. Einst wird  unser vergängliches Leben in das unvergängliche Leben verwandelt, das 
heißt in die vollkommene Vereinigung mit Gott.

Wir können auf diese Weise das Leben verstehen als ein “mystisches” Leben. Nicht dass wir das all-
tägliche Leben mit allen Sorgen, Lasten, Freuden und Herausforderungen verlassen! Wir bleiben in 
dieser Welt, solange wir auf der Erde leben. Aber wir tauchen bewusst ein in ein Leben mit Gott, 
besser gesagt in ein Leben in der Gegenwart Gottes. Es ist ein bewusstes Leben in der Realität der 
Taufgnade. Dieses “mystisches” Leben wird allerdings auch mehr und mehr ein “mystisches Handeln”. 
Bischof Delville von Lüttich beschreibt dies in seinem diesjährigen Fastenbrief: “Moses erweist sich 
uns als Mystiker, als jemand, der eine Gotteserfahrung erlebt hat. Die christliche Mystik, die in der 
Mystik der Propheten verankert ist, ist eine „handelnde Mystik“, wie der Philosoph Henri Bergson 
schreibt. Diese Mystik schenkt uns die Erfahrung Gottes, es ist eine wirksame Spiritualität, die allen 
offen steht. Mystiker wie Moses zeigen uns, dass Gott „handelnde Liebe“ ist. Aufgrund dieser Tatsache 
„bezeugen die Mystiker einhellig, dass Gott uns braucht, so wie wir Gott brauchen“. Aus diesem Grund 
hat er uns nach Seinem Bild geschaffen.” (Delville, Fastenbrief 2025, Seite 6)

Eine große Hilfe um zu leben in einer christlichen und geisterfüllten Realität und darin zu wach-
sen, ist die christliche Achtsamkeit. Weltweit gibt es eine “Bewegung der Achtsamkeit”, die auf welt-
licher Basis fundiert ist. Als Christen können wir davon lernen: um so einzutauchen in den Heiligen 
Geist, dass wir eine christliche Achtsamkeit leben. Kurz gesagt bedeutet dies: inmitten all unserer 
Sorgen und Kummer, allem Stress und Zerstreuungen üben wir uns, um in Gottes Gegenwart zu 
leben. Das “Hier und Jetzt” ist Zeit und Platz, wo Gott in mir gegenwärtig ist. Durch Übungen wach-
sen wir in der Achtsamkeit der Gegenwart Gottes, um daraus Kraft und Inspiration, und vor allem 
auch erfülltes Leben zu empfangen. Diese Übungen sind “geistliche Übungen” und auch hier gilt: 
„Übung macht den Meister“.

Die Übung zur christlichen Achtsamkeit ist ein wirksames Gebet in sieben Schritten:

1. Vorbereitung
Finde einen ruhigen Ort, an dem du ungestört bist. Halte eine Bibel und ein Notizbuch bereit.
Setze dich bequem hin und nimm dir einen Moment, um tief durchzuatmen und dich auf die Gegen-
wart Gottes zu konzentrieren. Bitte um den Heiligen Geist.

2.Wähle einen Bibelvers
Wähle einen kurzen Vers, wie zum Beispiel Psalm 23:1: „Der Herr ist mein Hirte, mir wird nichts 
mangeln.“

3. Langsames Lesen
Lies den Vers langsam und bewusst. Wiederhole ihn mehrmals, um ihn wirklich in deinem Herzen 
und Geist aufzunehmen.

4. Reflexion
Denke über die Bedeutung der Worte nach. Was sagen sie über Gott? Wie spricht der Vers in deine 
aktuelle Lebenssituation?



5. Schreibe deine Gedanken auf

6. Gebet
Sprich ein Gebet, in dem du Gott für die Einsichten dankst, die Er dir gegeben hat, und Ihn bittest, dir 
zu helfen, Seine Worte in die Tat umzusetzen.

7. In den Tag mitnehmen
Nimm dir vor, den Vers im Laufe des Tages immer wieder zu wiederholen, besonders in stressigen 
oder herausfordernden Momenten.

Im Bewusstsein, dass Jesus zugesagt hat, das Er immer bei uns sein wird, weil Er der auferstandene 
Herr ist, nehmen wir Sein Wort in Anspruch. Unser Leben gewinnt an Lebensqualität, weil wir uns 
durch den Herrn erfüllen lassen. Ein geisterfülltes Leben bringt Fruchtbarkeit, für uns selbst und un-
sere Umgebung. Unsere Lebensreise wird auf diese Weise noch mehr eine Pilgerreise der Hoffnung. 
Unser Leben wird mehr ein mystisches Handeln: wir brauchen Gott und Er braucht uns, damit Sein 
Reich der Liebe sich ausbreitet.
															             

P. Bartholomé



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 216, Mai 2025

“Mit Maria, der Mutter der Hoffnung,
stehen wir auf und schauen nach vorne!”

(Papst Franziskus)        
              
Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Zum Abschied von Papst Franziskus veröffentlichen wir in diesem Apollinarisboten einen Text von Papst 
Franziskus über Maria, die Mutter der Hoffnung, vom 10. Mai 2017.

In unserer Katechesereihe über die christliche Hoffnung blicken wir auf Maria, Mutter der Hoff-
nung. Auf ihrem Weg als Mutter ist Maria durch mehr als eine Nacht gegangen. Vom ersten Erschei-
nen in der Geschichte der Evangelien an hebt ihre Gestalt sich hervor, gleichsam wie die Figur in 
einem Drama.

Es war nicht einfach, mit einem »Ja« auf die Einladung des Engels zu antworten: Dennoch antwortete 
sie, eine Frau noch in der Blüte ihrer Jugend, mit Mut, obgleich sie nichts wusste über das Schicksal, 
das sie erwartete. Maria erscheint uns in jenem Augenblick wie eine der vielen Mütter unserer 
Welt, die mutig sind bis zum Äußersten, wenn es darum geht, in ihrem Schoß die Geschichte eines 
neuen Menschen anzunehmen, der geboren wird.

Dieses »Ja« ist der erste Schritt einer langen Reihe von Akten des Gehorsams – einer langen Reihe 
von Akten des Gehorsams! –, die ihren Weg als Mutter begleiten werden. So erscheint Maria in den 
Evangelien als stille Frau, die all das, was in ihrem Umfeld geschieht, oft nicht versteht, aber über jedes 
Wort und jedes Ereignis in ihrem Herzen nachdenkt.

Diese Bereitschaft gibt einen wunderbaren Einblick in Marias psychische Struktur: Sie ist keine Frau, 
die angesichts der Ungewissheiten des Lebens niedergeschlagen ist – vor allem dann, wenn nichts 
gut zu gehen scheint. Sie ist auch keine Frau, die mit Gewalt protestiert, die auf das Lebensschicksal 
schimpft, das uns oft ein feindseliges Gesicht zeigt. Vielmehr ist sie eine Frau, die zuhört: Vergesst 
nicht, dass immer eine große Beziehung zwischen der Hoffnung und dem Zuhören besteht, und 
Maria ist eine Frau, die zuhört. Maria nimmt das Leben so an, wie es sich uns darbietet: mit seinen 
glücklichen Tagen, aber auch mit seinen Tragödien, denen wir lieber nie begegnet wären. Und das 
geht bis hin zu Marias tiefster Nacht, als ihr Sohn ans Holz des Kreuzes genagelt ist.

Bis zu jenem Tag war Maria aus der Handlung der Evangelien fast verschwunden: Die biblischen Au-
toren lassen dieses langsame Verblassen ihrer Gegenwart, ihr Verstummen vor dem Geheimnis des 
Sohnes, der dem Vater gehorcht, erahnen. Maria ist jedoch genau im entscheidenden Augenblick 



wieder da: als ein großer Teil der Freunde aus Angst verschwunden ist. Mütter verraten nicht, und 
keiner von uns kann sagen, was in jenem Augenblick, unter dem Kreuz, das grausamere Leiden war: 
das Leiden eines unschuldigen Menschen, der am Kreuz stirbt, oder das Leiden einer Mutter, die die 
letzten Augenblicke des Lebens ihres Sohnes begleitet. Die Evangelien sind lakonisch und äußerst 
diskret. Sie verzeichnen die Gegenwart der Mutter mit einem einfachen Verb: Sie »stand« (vgl. Joh 
19,25), sie stand. Nichts wird gesagt über ihre Reaktion: ob sie weinte, ob sie nicht weinte… nichts; 
nicht einmal ein Pinselstrich, um ihren Schmerz zu beschreiben: An diesen Einzelheiten sollte sich 
später die Vorstellungskraft von Dichtern und Malern entzünden, die uns Bilder geschenkt haben, die 
in die Geschichte der Kunst und der Literatur eingegangen sind. 

Die Evangelien sagen jedoch nur: Sie »stand«. Sie stand dort, im schlimmsten Augenblick, im grau-
samsten Augenblick und litt mit ihrem Sohn. Sie »stand«. Maria »stand«, sie war einfach da. Da ist 
sie wieder, die junge Frau aus Nazaret, jetzt mit ergrautem Haar, weil die Jahre vergangen sind, und 
noch immer hat sie es zu tun mit einem Gott, der nur umarmt werden muss, und mit einem Leben, 
das an der Schwelle der tiefsten Dunkelheit angekommen ist. Maria »stand« in der tiefsten Dunkel-
heit, aber sie »stand«. Sie ist nicht weggegangen. Maria ist immer dort treu gegenwärtig, wo eine 
brennende Kerze an einen Ort voll Dunst und Nebel gehalten werden muss.

Nicht einmal sie weiß um die Bestimmung zur Auferstehung, die ihr Sohn in jenem Augenblick für 
uns alle, für alle Menschen öffnet: Sie ist dort aus Treue zum Plan Gottes, als dessen Magd sie sich am 
ersten Tag ihrer Berufung bezeichnet hat, aber auch aufgrund ihres tiefen Empfindens einer Mutter, 
die einfach leidet, jedes Mal, wenn ein Kind eine Passion durchmacht. Die Leiden der Mütter: Wir alle 
haben starke Frauen kennengelernt, die sich vielen Leiden ihrer Kinder gestellt haben!

Wir werden sie am ersten Tag der Kirche wiederfinden, sie, die Mutter der Hoffnung, inmitten 
jener Gemeinschaft so schwacher Jünger: Einer hatte verleugnet, viele waren geflohen, alle hatten 
Angst gehabt (vgl. Apg 1,14). Aber sie stand einfach da, auf ganz gewöhnliche Weise, so als sei es etwas 
ganz Natürliches: in der Urkirche, die umstrahlt war vom Licht der Auferstehung, aber auch zitter-
te angesichts der ersten Schritte, die sie in der Welt tun musste.

Daher lieben wir alle sie als Mutter. Wir sind keine Waisen. Wir haben eine Mutter im Himmel: 
die heilige Mutter Gottes. Denn sie lehrt uns die Tugend des Wartens, auch wenn alles sinnlos 
erscheint: Sie ist stets voll Vertrauen auf das Geheimnis Gottes, auch wenn er aufgrund des Bö-
sen in der Welt zu verschwinden scheint. Möge Maria, die Mutter, die Jesus uns allen geschenkt 
hat, unsere Schritte in schwierigen Augenblicken stets stützen, möge sie stets zu unserem Herzen 
sagen können: »Steh auf! Schau nach vorn, schau auf den Horizont«, denn sie ist die Mutter der 
Hoffnung. Danke



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer  217, Juni 2025

“Der Heilige Geist wird euch alles lehren 
und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe!”

(Joh.14,26)       
                
Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Mit der Verheißung, dass der Heilige Geist uns alles lehren und uns an alles erinnern wird, was Er 
gesagt hat, nimmt Jesus Abschied von Seinen Jüngern. Diese Verheißung des Herrn öffnet uns die 
Tür zu einer lebendigen Begegnung, die weit über das Hören von Worten hinausgeht. Sie lädt uns ein, 
den Heiligen Geist als unseren stetigen Begleiter, Lehrer und Tröster zu empfangen – einen Geist, der 
unser Leben in allen Facetten durchdringt und unsere Herzen auf das Feuer der Liebe und Erkenntnis 
vorbereitet.

Pfingsten feiert den Moment, an dem der Heilige Geist die Jünger erfüllte, als sie noch voller Zweifel 
und Angst ins Ungewisse blickten. Inmitten dieser menschlichen Zerbrechlichkeit offenbarte sich die 
Kraft Gottes in einem ungleich größeren Maß: Feuerzungen, die nicht nur die Sprache, sondern die 
Herzen erleuchteten. Dieses Bild des lebendigen Feuers steht symbolisch für die reinigende, beflügeln-
de und umformende Wirkung des Geistes. Somit wird das Pfingstfest zu einer jährlichen Erneuerung, 
bei der wir Gläubigen die Gegenwart des Heiligen Geistes in sich aufnehmen und in ihrem Alltag 
spürbar machen.

Die Botschaft „alles lehren und euch an alles erinnern“ ruft uns dazu auf, den Heiligen Geist als den 
Schöpfer und Erneuerer unseres christlichen und geistlichen Leben zu verstehen. In den stillen Mo-
menten des Gebetes, in der Meditation über die Heilige Schrift, in den Begegnungen mit unseren 
Mitmenschen wirkt der Geist als lebendiger Impulsgeber. Er lehrt uns, die tieferen Wahrheiten hinter 
den Worten Jesu zu entdecken, und führt uns dabei in ein Leben, in dem Glaube, Hoffnung und Liebe 
Hand in Hand gehen. In diesem Jahr der Hoffnung will der Heilige Geist uns besonders in der Hoff-
nung stärken: “Setzt eure Hoffnung ganz auf die Gnade!” (1Petr.1,13)

Am Pfingstfest wird deutlich, dass das Beten und das Erwarten des Heiligen Geistes Gemeinschaft be-
wirkt: Maria, die Jünger Jesu, Männer und Frauen beten gemeinsam. Zugleich wird durch das Wirken 
des Geistes die Gemeinschaft umgeformt: Anstelle einer ängstlichen, auf sich selbst bezogenen Kirche 
tritt eine mutige, missionarische Kirche hervor. Die Sendung Jesu wird fortgesetzt mit den Gaben, die 
der Heilige Geist schenkt. Die Kirche wird apostolisch: sie weiß und lebt, wozu Jesus gekommen ist: 
um Barmherzigkeit, Versöhnung und Frieden zu bringen. Kurz gesagt: das Reich Gottes bekommt 
Gestalt, auch wenn die Jünger sich bewusst sind, dass sie schwache Menschen sind.



Der Geist erfüllt die Kirche mit einer göttlichen Kraft, die ihr ermöglicht, auch in Zeiten der Prüfung 
solidarisch, standhaft und treu zu bleiben. Jedenfalls bewirkt der Heilige Geist immer wieder die Gna-
de zur Umkehr und zum Glauben.

Die Erfüllung mit dem Heiligen Geist ist viel mehr als ein einmaliges Ereignis: der Heilige Geist be-
wirkt einen fortwährenden Prozess der Umformung und Erneuerung. Wer sich auf den Heiligen Geist 
einlässt, spürt, wie die Worte Jesu auch in dieser Zeit aktuell sind und bleiben, wie Gott den Glauben 
aktualisiert und wie die Hoffnung eine große innere Kraft ist. Der Heilige Geist wirkt innovativ und 
kreativ, aber immer so, dass der Vater und der Sohn verherrlicht werden und die Gottesbeziehung in 
Menschen wächst. Denn der Heilige Geist wird durch den Vater und den Sohn gesandt und führt auch 
wieder zum Vater und zum Sohn.

Leben in der Kraft des Geistes bewirkt ein starkes Verlangen nach Gebet, um so die Beziehung zu Gott 
von innen her zu nähren und zugleich bewirkt der Heilige Geist ein Verlangen und eine kreative Tat-
kraft, um mitzuwirken am Kommen des Reiches Gottes in unserer Zeit. Kurz gesagt: der Heilige Geist 
wirkt nach innen und nach außen.

In unserer Reise des Glaubens dürfen wir nicht vergessen, dass Maria, die Mutter der Hoffnung, stets 
an unserer Seite ist. Ihr Leben und ihre bedingungslose Hingabe an Gottes Plan offenbaren eine tiefe 
Zuversicht, die uns in unseren Stürmen des Lebens Halt gibt. Wie sie mit Demut und Liebe den Weg 
Jesu begleitete, so ermutigt sie uns, den Heiligen Geist mit offenem Herzen zu empfangen und im Ver-
trauen auf Gottes unermessliche Barmherzigkeit und Liebe zu leben.

Lasst uns, inspiriert von ihrem Vorbild, unsere Herzen für den Heiligen Geist öffnen und die Hoff-
nung, die Maria verkörpert, in unser tägliches Glaubensleben einfließen lassen. Möge ihr Beistand uns 
begleiten, damit wir stets den Mut finden, um als lebendige Zeugen der göttlichen Liebe in die Welt 
hinauszugehen.

P. Bartholomé



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 218,  Juli 2025

“Setzt eure Hoffnung
  ganz auf die Gnade!”

(1Petr. 1,13)

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Vom 19. bis 27. Juli findet die jährliche Wallfahrtswoche statt. In diesem Jubeljahr der Hoffnung sind 
wir als “Pilger der Hoffnung” alle eingeladen, um die Wallfahrt als ein Hoffnungsfest zu feiern: dass 
wir die Hoffnung in uns erneuern lassen und entschieden unseren gemeinsamen und persönlichen 
Lebensweg als Hoffnungsweg mit Gott annehmen. Zum Welttag der Armen hat Papst Leo XIV am 13. 
Juni einen Brief über die Hoffnung geschrieben, woraus hier unten zitiert wird. Es ist ein guter Impuls 
für uns alle, denn Papst Leo schrieb in diesem Brief auch: “Die schlimmste Armut ist, Gott nicht zu 
kennen.” Wir alle kennen Gott noch zu wenig oder lassen uns zu wenig durch diese Kenntnis, das 
heißt, durch Seine Liebe bestimmen. Aber wir sind voller Hoffnung: dass wir und viele Menschen, die 
zur Wallfahrt kommen mehr und mehr unsere Hoffnung auf die Gnade setzen, und zwar ganz und 
ganzheitlich, das heißt in allen Bereichen unseres Lebens. Beten wir um eine gnadenvolle und hoff-
nungsvolle Wallfahrtszeit.				  

P. Bartholomé

Aus dem Brief vom Paps Leo XIV zum Welttag der Armen (13. Juni 2025)	
			 
1. »Du bist meine Hoffnung, Herr und Gott« (Ps 71,5). Diese Worte kommen aus einem von ernsten 
Schwierigkeiten bedrängten Herzen: »Du ließest mich viel Angst und Not erfahren« (V. 20), sagt der 
Psalmist. Dennoch ist seine Seele aufgeschlossen und zuversichtlich, weil er fest im Glauben verankert 
ist, der den Beistand Gottes erkennt und bekennt: »Du bist mein Fels und meine Festung« (V. 3). 
Daraus geht das unerschütterliche Vertrauen hervor, dass die Hoffnung auf ihn nicht enttäuscht: »Bei 
dir, o Herr, habe ich mich geborgen, lass mich nicht zuschanden werden in Ewigkeit« (V. 1)....

Inmitten der Prüfungen des Lebens wird die Hoffnung durch die feste und ermutigende Gewissheit 
der Liebe Gottes belebt, die durch den Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen ist. Deswegen 
enttäuscht sie nicht (vgl. Röm 5,5) und der heilige Paulus kann an Timotheus schreiben: »Dafür arbei-
ten und kämpfen wir, denn wir haben unsere Hoffnung auf den lebendigen Gott gesetzt« (1 Tim 
4,10). Der lebendige Gott ist in der Tat der »Gott der Hoffnung« (Röm 15,13), der in Christus durch 



seinen Tod und seine Auferstehung zu »unserer Hoffnung« geworden ist (1 Tim 1,1). Wir dürfen nicht 
vergessen, dass wir in dieser Hoffnung gerettet worden sind. Und in ihr müssen wir auch verwurzelt 
bleiben...

Es ist eine Regel des Glaubens und ein Geheimnis der Hoffnung: Alle Güter dieser Erde, die materi-
ellen Dinge, die Freuden der Welt, das wirtschaftliche Wohlergehen, so wichtig sie auch sein mögen, 
genügen nicht, um das Herz glücklich werden zu lassen. Reichtümer täuschen oft und führen zu dra-
matischen Situationen der Armut: vor allen, wenn man meint, Gott nicht zu brauchen und das eigene 
Leben unabhängig von ihm zu führen. Es kommen einem die Worte des heiligen Augustinus in den 
Sinn: »Setze deine ganze Hoffnung auf Gott: Fühle dich bedürftig nach ihm, um von ihm erfüllt 
zu werden. Ohne ihn wird dich alles, worüber du verfügst, nur noch leerer machen« (Enarr. in Ps. 
85,3).

Die christliche Hoffnung, auf die das Wort Gottes verweist, ist eine Gewissheit auf dem Lebensweg, 
weil sie nicht von menschlicher Kraft abhängt, sondern vom Versprechen Gottes, der immer treu ist. 
Deshalb haben die Christen von Anfang an die Hoffnung mit dem Symbol des Ankers verbunden, 
der Stabilität und Sicherheit bietet. Die christliche Hoffnung ist wie ein Anker, der unser Herz an 
dem Versprechen Jesu festmacht, der uns durch seinen Tod und seine Auferstehung gerettet hat und 
wieder zu uns zurückkehren wird. Diese Hoffnung weist beständig auf den »neuen Himmel« und die 
»neue Erde« (2 Petr 3,13) als wahren Horizont des Lebens hin, wo das Dasein aller Geschöpfe seinen 
wirklichen Sinn finden wird, da unsere wahre Heimat im Himmel ist (vgl. Phil 3,20).

Daraus folgt, dass die Stadt Gottes uns für die Städte der Menschen in die Pflicht nimmt. Sie müssen 
bereits jetzt anfangen, ihr zu ähneln. Die Hoffnung, die von der Liebe Gottes getragen wird, die durch 
den Heiligen Geist in unsere Herzen ausgegossen worden ist (vgl. Röm 5,5), verwandelt das menschli-
che Herz in fruchtbaren Boden, auf dem die Liebe zum Leben der Welt gedeihen kann. Die Tradition 
der Kirche bekräftigt immer wieder diese Wechselbeziehung zwischen den drei theologischen Tu-
genden: Glaube, Hoffnung und Liebe. Die Hoffnung erwächst aus dem Glauben, der sie nährt und 
trägt, und zwar auf dem Fundament der Liebe, die die Mutter aller Tugenden ist. Und die Liebe ist das, 
was wir heute, was wir jetzt brauchen. Sie ist kein Versprechen, sondern eine Wirklichkeit, auf die wir 
mit Freude und Verantwortung blicken: Sie bezieht uns mit ein und richtet unsere Entscheidungen 
auf das Gemeinwohl aus. Wem es hingegen an Liebe mangelt, dem fehlt nicht nur der Glaube und die 
Hoffnung, sondern der nimmt seinem Nächsten die Hoffnung.

Vertrauen wir uns der allerseligsten Jungfrau Maria an, der Trösterin der Betrübten, und stimmen 
wir zusammen mit ihr ein Lied der Hoffnung an, indem wir uns die Worte des Te Deum zu eigen 
machen: »In Te, Domine, speravi, non confundar in aeternum – Auf dich, o Herr, habe ich meine 
Hoffnung gesetzt. In Ewigkeit werde ich nicht zuschanden«.



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer219, August - September 2025

„Ich habe den guten Kampf gekämpft,
den Lauf vollendet, die Treue gehalten.” 

(2. Tim. 4,7–8)

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

(Am Sonntag, 6. September, wird Erzbischof Eduard Profittlich in Tallin (Estland) selig gesprochen.
Wir dürfen davon ausgehen, dass er mit seinen Eltern mehrmals zur Apollinariskirche gepilgert ist)
In Birresdorf, nahe Remagen, wurde am 11. September 1890 ein Kind geboren, dessen Lebensweg ihn 
weit über die Grenzen seiner Heimat hinausführen sollte. Eduard Profittlich, das achte von zehn Kin-
dern einer tiefgläubigen Bauernfamilie, wuchs in einer Welt auf, die von harter Arbeit, katholischer 
Tradition und dem festen Glauben an Gottes Vorsehung geprägt war.

Schon früh zeigte sich seine geistige Tiefe und sein Streben nach einem Leben im Dienst Gottes. Nach 
dem Abitur trat er 1913 in das Noviziat der Gesellschaft Jesu ein – eine Entscheidung, die ihn auf einen 
Weg der Hingabe, Bildung und Mission führte. Der Erste Weltkrieg unterbrach seine Studien, doch 
statt an der Front zu kämpfen, diente er als Krankenpfleger in einem belgischen Lazarett. Diese Jahre 
prägten ihn – nicht nur durch das Leid, das er sah, sondern auch durch die Erfahrung, dass wahre 
Größe im Dienst an den Schwächsten liegt.

Nach dem Krieg setzte Profittlich seine Studien fort, wurde 1922 zum Priester geweiht und wirkte 
zunächst in Deutschland und Polen. Doch sein Herz zog ihn weiter – dorthin, wo die Kirche klein 
war, wo die Gläubigen verstreut lebten und wo der Glaube oft nur im Flüsterton weitergegeben wurde: 
nach Estland.

Ein Hirte für ein fernes Land
Im Jahr 1930 kam Eduard Profittlich nach Tallinn, die Hauptstadt Estlands. Das Land war jung, un-
abhängig geworden nach dem Ersten Weltkrieg, und die katholische Kirche dort war winzig – kaum 
2.000 Gläubige in einem mehrheitlich lutherischen und orthodoxen Umfeld. Doch Profittlich sah 
nicht Zahlen, sondern Seelen. Mit pastoraler Hingabe, sprachlicher Anpassung und tiefer Empathie 
gewann er das Vertrauen der Menschen. Er lernte Estnisch, predigte in der Landessprache und wurde 
bald als „Vater Profittlich“ verehrt.

1931 ernannte ihn der Vatikan zum Apostolischen Administrator für Estland. Fünf Jahre später, am 
27. Dez. 1936, wurde er zum Titularerzbischof von Adrianopel geweiht – ein historischer Moment, 
denn er war der erste katholische Bischof in Estland seit der Reformation. Doch seine größte Prüfung 
sollte erst kommen.



Treue bis in den Tod
Als die Sowjetunion 1940 Estland besetzte, begann eine Zeit der Angst und Unterdrückung. Viele 
Intellektuelle, Geistliche und Andersdenkende flohen oder wurden deportiert. Auch Profittlich hätte 
fliehen können – doch er blieb. „Ein Hirte verlässt seine Herde nicht“, soll er gesagt haben. Es war eine 
Entscheidung, die ihn das Leben kosten sollte.

Am 27. Juni 1941 wurde er von der sowjetischen Geheimpolizei (NKWD) verhaftet. Man warf ihm 
„konterrevolutionäre Aktivitäten“ vor – ein Vorwurf, der in der Logik des Stalinismus oft schon durch 
das Tragen eines Kreuzes gerechtfertigt war. Er wurde nach Kirow in Russland deportiert, wo er unter 
unmenschlichen Bedingungen in Haft saß. Trotz Folter, Isolation und Krankheit blieb er standhaft im 
Glauben. In einem seiner letzten Briefe schrieb er: „Ich bin ruhig und bereit, alles zu ertragen, was 
Gott mir auferlegt.Mein Leben und, wenn es nötig ist, auch mein Leiden werden zu Christi Leben und 
Leiden.“

Am 22. Februar 1942 starb Eduard Profittlich im Gefängnis an den Folgen der Haftbedingungen. 
Seine Leiche wurde nie überführt, sein Grab ist unbekannt. Doch sein Vermächtnis lebt weiter. 1990 
wurde Eduard Profittlich von den russischen Behörden rehabilitiert. Heute gilt er als Märtyrer – ein 
Mann, der aus Liebe zu Gott und den Menschen sein Leben hingab. Seine Seligsprechung ist für den 
6. September 2025 in Tallinn geplant – ein historischer Moment für Estland und die Weltkirche. Sein 
Leben erinnert uns daran, dass wahre Größe nicht in Macht liegt, sondern in Hingabe. Dass der Glau-
be auch in dunklen Zeiten leuchten kann. Und dass ein einzelner Mensch, der standhaft bleibt, ein 
ganzes Volk inspirieren kann. 

Vom Erzbischof Eduard Profittlich sind diese Worte bekannt:

Ich bin bereit, alles zu ertragen, was Gott mir auferlegt. Ich vertraue Ihm vollkommen.
Die Stille ist der Raum, in dem Gott spricht. Wer sie meidet, meidet die Stimme des Ewigen.
Das Gebet ist nicht Flucht, sondern Kraftquelle. Es macht den Menschen fähig, das Kreuz zu tragen.
Ein Hirte verlässt seine Herde nicht. Wenn sie leidet, leidet er mit ihr.
Ich bin nicht hier, um zu überleben. Ich bin hier, um zu dienen.
Die Dunkelheit ist nicht das Ende. Sie ist der Anfang des Morgens, den Gott bereitet.
Wenn ich sterbe, wird mein Herz weiterleben in den Herzen derer, die glauben.
Ich weiß, dass Gott alles zum Guten führt – auch wenn ich den Weg nicht sehe.
Die Hoffnung ist nicht das Licht am Ende des Tunnels – sie ist das Licht, das uns durch den Tunnel 
trägt.
Wenn ich auch allein bin, bin ich nicht verlassen. Christus ist bei mir, und das genügt.
Die Welt kann dunkel sein, aber das Herz, das auf Gott vertraut, bleibt hell.
Ich sehe nicht das Ende, aber ich weiß, dass es gut sein wird.
Die Hoffnung ist das stille Lied, das die Seele singt, wenn die Nacht am tiefsten ist.
Gott verlässt niemanden. Auch wenn wir ihn nicht spüren, ist er da – wie die Sonne hinter den Wol-
ken.
Christsein bedeutet nicht, sich von der Welt zu entfernen, sondern sie mit dem Licht Christi zu durch-
dringen.
Der Weg des Christen ist kein bequemer Pfad, sondern ein Kreuzweg – aber er führt zur Auferstehung.
Die Liebe ist das einzige Gesetz, das nie versagt. Wer liebt, lebt wahrhaft christlich.
Ein Christ lebt nicht für sich allein. Er ist gesandt – in die Welt, zu den Menschen, in die Dunkelheit.
Die Eucharistie ist nicht nur ein Sakrament – sie ist das Herz des christlichen Lebens.
Der Heilige Geist ist der stille Atem Gottes – wer ihn hört, wird verwandelt.
Nicht wir führen das Leben – der Geist führt uns. Unsere Aufgabe ist es, zu hören.



Der Geist Gottes ist kein Sturm, der zerstört – er ist ein Wind, der belebt.
Wenn wir schweigen, spricht der Geist. Wenn wir vertrauen, wirkt er.
Der Heilige Geist ist die Brücke zwischen Himmel und Herz.

Vielen Dank
an allen die durch Mitwirkung, Gebet und Spenden dazu beigetragen haben, dass wir eine sehr se-
gensreiche Apollinariswallfahrt erlebt haben. Setzen wir auch für die kommende Zeit unsere Hoff-
nung ganz auf die Gnade Gottes!                                                                                                     

Im Namen der ganzen Klostergemeinschaft, P. Bartholomé



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer

“Bewahre das dir anvertraute Gut
durch die Kraft des Heiligen Geistes,

der in uns wohnt.”
(2Tim 1,14)

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Der Apostel Paulus schreibt über das kostbare Gut: das Evangelium von Jesus Christus, die Botschaft 
der Gnade, der Wahrheit und der Hoffnung. Noch besser gesagt: das kostbare Gut ist Jesus Christus 
selbst: Er ist der Schatz, vom Vater der Welt gegeben, damit alle Menschen das Leben in Überfülle 
empfangen.

Paulus ruft uns dazu auf, dieses Gut, das uns besonders durch die Taufe anvertraut ist, zu bewahren, 
und zwar aus Liebe durch den Heiligen Geist.

Es gab für Paulus Grund um Timotheus zu warnen. Denn damals gab es Irrlehren, Verfolgung und 
geistliche Müdigkeit. Auch heute stehen wir in der Gefahr, dieses wahre Gut zu verlieren, nicht unbe-
dingt durch offene Ablehnung, sondern durch schleichende Gleichgültigkeit und Verweltlichung un-
seres Lebens. Das Leben im Glauben an Jesus Christus ist allerdings ein Schatz, der gepflegt, verteidigt 
und weitergegeben werden muss. Paulus gibt uns eine wichtige Antwort, wie wir richtig “bewahren, 
pflegen und leben” können: „Durch den Heiligen Geist, der in uns wohnt.“ Das heißt: Wir bewahren 
das kostbare Gut nicht aus eigener Kraft, sondern durch den Geist Gottes. Er ist unser Beistand und 
erinnert uns an die Wahrheit. Er gibt uns Mut zum lebendigen Bekenntnis. Er macht uns zu Mitarbei-
tern Gottes.

Lassen wir uns nicht entmutigen oder verführen: als Pilger der Hoffnung haben wir alle eine wichtige 
Aufgabe, um “das kostbare Gut des Glaubens an Jesus Christus” zu bewahren, um so fruchtbar zu sein 
in der heutigen Welt.

Leider haben viele Menschen in den letzten Jahren dieses kostbare Gut verloren oder vernachlässigen 
es zu leben. Dafür gibt es viele Gründe, die wir in unseren Mitmenschen erkennen oder auch selbst 
erfahren haben. Es ist eine geistliche Realität unserer Zeit. Es macht uns traurig, es zu erfahren in 
unseren Familien oder unter unseren Freunden, vor allem wenn wir selbst die Freude, die Kraft und 
Inspiration des Lebens in und mit Christus intensiv leben.



Es gibt verschiedene Gründe, wodurch Menschen das wahre Gut des Lebens verlieren oder drohen zu 
verlieren.

1. Geistliche Überforderung und Orientierungslosigkeit
Die Stimme des Evangeliums wird übertönt von Meinungen, Trends und Ideologien. Menschen wis-
sen oft nicht mehr, was wahr ist – und verlieren das Vertrauen in das, was ihnen einst Halt gab.

2. Religiöse Gleichgültigkeit
In vielen westlichen Gesellschaften ist der Glaube zur Randnotiz geworden. Die Sehnsucht nach Gott 
wird durch Konsum und Unterhaltung ersetzt.

3. Enttäuschung und Verletzung
Manche Menschen haben den Glauben verloren durch Enttäuschung und Verletzung, manchmal auch 
durch Menschen in der Kirche.

4. Intellektuelle Zweifel
Es fällt vielen schwer, an Wunder, Auferstehung oder göttliche Offenbarung zu glauben.

5. Geistliche Müdigkeit
Der Alltag, die Sorgen, die Kämpfe des Lebens können dazu führen, dass das Feuer erlischt.

Jeder von uns kann auch Elemente von diesen Gründen, mehr oder weniger in sich erkennen. Verlust 
des Glaubens und Vertrauens ist real, aber nicht endgültig. Denn Christus selbst ist der gute Hirte, 
der das Verlorene sucht und Er ist im Stande, dass Menschen das kostbare Gut wieder finden. Es kann 
neu entdeckt, neu geglaubt, neu gelebt werden. Darum auch so wichtig, dass wir zum Heiligen Geist 
beten, für uns selbst, aber auch für unsere Mitmenschen: denn Er kann auf verschiedene, oft sehr 
überraschende Weise Menschen zurückführen oder sogar zum ersten Mal zu einer persönlichen und 
lebendigen Beziehung zu Jesus führen. Auch tiefe Wunden kann Er heilen oder Menschen helfen, das 
was gewesen ist, loszulassen, damit Menschen sich - manchmal sogar zum ersten Mal - auf Gottes 
Wort und Seine Liebe einlassen.

Wenn wir über “das Bewahren des kostbaren Gutes” sprechen, dann dürfen wir nicht vergessen, dass 
Maria die erste Hüterin war. Sie hat nicht nur Jesus geboren, sondern Ihn in ihrem Herzen getragen, 
geschützt, begleitet und schließlich unter dem Kreuz ausgehalten. Sie wurde durch Jesus vom Kreuz 
her der Kirche anvertraut. Von Maria wird in Lk 2,19 bezeugt, dass sie “alles, was geschehen war, in 
ihrem Herzen bewahrte und darüber nachdachte”. Ihr Vorbild will uns helfen, um auch auf gute Weise 
zu bewahren.

1. Maria bewahrt durch Stille: Sie hört, sie schaut, sie denkt nach. Sie reagiert nicht sofort – sie 
bewegt die Dinge in ihrem Herzen. Wer bewahren will, muss still werden. Das Evangelium braucht 
Raum, vor allem in der Stille des Gebetes.

2. Maria bewahrt durch Vertrauen: Maria versteht nicht alles – aber sie vertraut. Als der Engel ihr 
die Botschaft bringt, fragt sie nicht nach Beweisen, sondern sagt: „Mir geschehe, wie du gesagt hast.“ 
Dieses Vertrauen ist ein Schutzraum für das kostbare Gut. Sie hält fest, auch wenn vieles unklar bleibt.

3. Maria bewahrt durch Schmerz: Unter dem Kreuz steht Maria. Sie verliert ihren Sohn – und doch 
bleibt sie. Sie hält aus. Sie bewahrt die Liebe, auch wenn das Leben zerbricht. Das ist die tiefste Form 
des Schutzes: nicht fliehen, sondern bleiben. Nicht aufgeben, sondern hoffen.



4. Maria bewahrt für andere: Nach Pfingsten ist Maria inmitten der Jünger. Sie ist nicht nur die 
Mutter Jesu – sie wird zur Mutter der Kirche. Sie wird zur Hüterin der Hoffnung, zur Trägerin des 
Glaubens für andere.

Beten wir zum Heiligen Geist und zu Maria!

Heiliger Geist, Du bist der Tröster, der Lehrer, der Erinnerer. Du bist die Kraft, die uns zurückführt zu 
Jesus Christus. Wir bitten dich: Wirke in den Herzen derer, die sich entfernt haben. Wecke Sehnsucht, 
heile Wunden, schenke Glauben neu. Amen.

Maria, du hast das kostbare Gut empfangen, getragen und bewahrt. Lehre uns, still zu werden. Lehre 
uns, zu vertrauen, auszuhalten und weiterzugeben. Führe uns immer wieder zu deinem Sohn – dem 
kostbarsten Gut unseres Lebens. Amen. 

P. Bartholomé



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer 221, November 2025

“Die Gnade soll herrschen
und durch Gerechtigkeit zu ewigem Leben führen

durch Jesus Christus, unseren Herrn!”
(Röm 5,21)

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Der Apostel Paulus schreibt im Römerbrief über zwei Herrschaften: die Herrschaft der Sünde, die den 
Tod bewirkt, und die Herrschaft der Gnade, die Leben – ja, sogar ewiges Leben – schenkt. Ein Mensch, 
der sich zu Jesus Christus bekehrt hat, entscheidet sich für die Herrschaft der Gnade und setzt seine 
Hoffnung ganz auf sie. Wer sich für Christus entscheidet, entscheidet sich für das Leben und wird mit 
Christus das ewige Leben empfangen.

Paulus spürt – wie jeder gläubige Christ –, dass die Macht des Bösen und der Sünde weiterhin gegen-
wärtig ist und der Christ einen geistlichen Kampf führen muss. Doch die Entscheidung soll feststehen: 
Jesus Christus ist der Herr! Wer sich Seiner Herrschaft anvertraut, wird mit Ihm und durch Ihn das 
Leben gewinnen. Denn durch Ihn wird die Gnade geschenkt.

Das Leben mit all seinen Konsequenzen zu gewinnen, ist kein Verdienst, sondern ein Geschenk Got-
tes. Die Gerechtigkeit – das heißt bei Paulus die Rechtfertigung – geschieht durch Christus. Zwar sind 
Werke und Taten wichtig, aber nur in der richtigen Reihenfolge: Sie sind die Antwort auf die Gnade, 
die uns durch das Sterben und die Auferstehung Jesu Christi zuteil wird. Wir sollen keine „Leistungs-
Christen“ sein, sondern „Gnaden-Christen“. Nicht „ich oder wir schaffen es“, sondern: Christus hat es 
bereits für uns vollbracht – und wir nehmen dieses Geschenk in Dankbarkeit an.

Anders gesagt: Niemand verdient den Himmel. Doch durch das Opfer Jesu Christi wird er uns ge-
schenkt. Der Apostel Paulus vermittelt uns damit eine zentrale christliche Lehre, die zugleich als Er-
mahnung verstanden werden soll. Die Versuchung, uns selbst zu rühmen, ist groß. Stattdessen sollen 
wir uns des Herrn rühmen.

Gleichzeitig ist diese Lehre, die Paulus damals den Christen in Rom gab – und heute uns –, eine Ermu-
tigung: Der Herr will uns Seine Gnade schenken. Er will in uns mit Seiner Gnade herrschen und uns 
befreien von dem Druck, uns selbst retten oder rechtfertigen zu müssen. Wer auch immer wir sind, in 
welcher Position oder welchem Status wir leben, mit welchen Gaben oder Talenten wir geboren wur-
den oder sie entwickelt haben – der Herr liebt jeden Menschen mit grenzenloser Liebe und will durch 
Jesus jeden Menschen retten und zum ewigen Leben führen.



Wir haben ein großartiges Vorbild und eine kraftvolle, zugleich empathische Mutter in Maria: Sie war 
und ist „voll der Gnade“. Das bedeutet, dass die Herrschaft der Gnade in ihr vollkommen gegenwärtig 
ist. Sie betet für uns – jetzt und bis zu unserem Tod. Besonders im Monat November, den wir mit Al-
lerheiligen und Allerseelen beginnen, ist es gut, uns ihr anzuvertrauen – nicht nur uns selbst, sondern 
auch unsere lieben Verstorbenen. Maria ist die Mutter der Hoffnung: Sie strahlt Hoffnung aus und 
führt uns zur Hoffnung, zu Jesus Christus.

Solange wir leben, werden wir mit dem Apostel Paulus in aller Ehrlichkeit sagen müssen: „Ich elender 
Mensch! Denn ich tue nicht das Gute, das ich will, sondern das Böse, das ich nicht will. Wer wird mich 
retten? Dank sei Gott durch Jesus Christus, unseren Herrn!“ (vgl. Röm 7,19.24–25). So erkennen wir 
– selbst inmitten der Finsternis, die uns manchmal bedrückt und belastet, das Licht, das uns Hoffnung 
und Leben schenkt.

Oder mit den Worten im Sinne unseres Herrn: „Die Blätter fallen, es wird kälter und wir wissen, dass 
der Winter kommt. Doch wir schauen auf das Hoffnungszeichen, das uns gegeben ist und das wir hof-
fentlich auch als das Zeichen des Himmels erkennen: das Kreuz Jesu Christi, das uns Heil und Leben 
schenkt.“

Ich wünsche Ihnen einen gesegneten und hoffnungsvollen Monat November.   

P. Bartholomé

Gebet:

Herr Jesus Christus, Du bist mein Herr und mein Retter. In Deiner Gnade finde ich Leben – ja, ewi-
ges Leben. Nicht durch meine Leistung, sondern durch Dein Opfer bin ich gerecht vor Gott. Du hast 
vollbracht, was ich niemals aus eigener Kraft schaffen könnte. Ich danke Dir für das Geschenk Deiner 
Liebe und Erlösung.

Hilf mir, in der geistlichen Herausforderung standhaft zu bleiben, und schenke mir die Kraft, Dir treu 
zu folgen. Lass mich nicht auf mich selbst vertrauen, sondern ganz auf Dich.

Maria, voll der Gnade und Mutter der Hoffnung, sei mir eine Fürsprecherin auf meinem Weg, und 
führe mich immer wieder zu Deinem Sohn und unserem Herrn.

In dunklen Zeiten, wenn die Last schwer wird, zeige mir das Licht Deines Kreuzes: das Zeichen des 
Himmels, das mir Heil und Leben schenkt.

Ich preise Dich, Herr, und vertraue Dir mein Herz und mein ganzes Leben an.

Maria, voll der Gnade und Mutter der Hoffnung, sei mir eine Fürsprecherin auf meinem Weg, und 
führe mich immer wieder zu Deinem Sohn und unserem Herrn. Amen.



Der Apollinarisbote
Wallfahrtskirche St. Apollinaris

Apollinarisberg 4,  53424 Remagen,  Telefon: 02642-2080,  Fax: 02642-208200
Email: apollinariskloster@gmail.com

Internet: www.apollinariskirche.de

Nummer  222, Dezember 2025

“Zu Dir, Herr, erhebe ich meine Seele.
Mein Gott, Dir vertraue ich!

(Psalm 25,1.2)

Liebe Freunde und Gäste der Apollinariskirche!

Mit diesen Worten aus Psalm 25 fängt die Liturgie des Advents an: eine Zeit, worin wir uns bewusst 
zum Herrn erheben und unser Vertrauen auf Ihn erneuern. Es ist der letzte Monat des Jahres der Hoff-
nung. Beten wir miteinander um Hoffnung auf die Gnade Gottes. Die Impulse für die 4 Wochen des 
Advents mögen dazu eine geistliche Hilfe sein. Als Klostergemeinschaft der gekreuzigten und aufer-
standenen Liebe wünschen wir Ihnen eine gesegnete Adventszeit und eine gnadenvolle Vorbereitung 
auf das Weihnachtsfest.

Gemeinschaft der gekreuzigten und auferstandenen Liebe

1. Advent: „Seid wachsam!“ (Mt 24,29-44)
Mit diesem Ruf beginnt der Weg durch den Advent. Jesus spricht in das Leben hinein, in die Gegen-
wart, in die Herzen derer, die sich nach Licht sehnen. Wachsamkeit ist ein Geschenk des Heiligen 
Geistes. Sie öffnet das Herz für das Wirken Gottes, für die Zeichen Seiner Nähe und für das Kommen 
des Erlösers.

Die Tage werden kürzer. In dieser äußeren Dunkelheit wächst die innere Erwartung. Die erste Kerze 
auf dem Adventskranz leuchtet wie ein Zeichen der Hoffnung. Sie erinnert daran, dass Christus unter-
wegs ist, um in unser Leben einzutreten und Seine Frohe Botschaft des Heils zu verkünden.

Maria, die Mutter des Herrn, begleitet diesen Weg. Ihr Herz war offen, ihr Geist bereit und ihr Leben 
durchdrungen von Vertrauen. Sie trägt das Licht der Verheißung in sich. Wer mit ihr geht, lernt, mit 
dem Herzen zu hören und mit dem Glauben zu sehen.

“Komm, Heiliger Geist, lass mich aufwachen und lass mich erkennen, was Du mir zeigen willst. Komm, 
Christus, Licht der Welt, und erfülle meine Dunkelheit mit Deiner Nähe.

Komm, Maria, Mutter der Hoffnung, und begleite mich auf dem Weg der Erwartung.

2. Advent: “Bereitet den Weg des Herrn!” (Mt 3,1-12)
Diese Worte des Täufers hallen durch die Wüste und durch unsere Zeit. Sie rufen zur Aufmerksam-
keit, zur inneren Bewegung und zur Bereitschaft um dem kommenden Herrn zu begegnen. Denn der 
Herr ist der lebendige Herr, der uns zum wahren und liebevollen Leben führen will.



Der Weg des Herrn führt durch unsere Herzen. Er erreicht das Verborgene, das Ungeordnete und 
das, was nach Heilung ruft. Er will wirksam sein in der Tiefe unseres Herzens. In der Stille dieser Tage 
entsteht ein neuer Anfang, getragen von Gnade und Hoffnung.

Der Advent lädt ein, sich aufzumachen. Jeder Tag schenkt eine neue Gelegenheit, den Weg zu bereiten. 
Es geschieht durch Versöhnung, durch ein aufrichtiges Gebet und durch eine Tat der Liebe. Wer sich 
auf diesen Weg einlässt, wird verwandelt. Wer sich öffnet, auch für die Überraschungen des Lebens, 
empfängt mehr, als er erwartet hat.

Maria geht diesen Weg mit uns. Ihr Leben war durchlässig für das Licht Gottes. Ihr Ja war klar und 
ihr Vertrauen unerschütterlich. In ihr wurde das Wort Fleisch. Wer sich ihr anvertraut, lernt, mit dem 
Herzen zu hören und aus dem Glauben heraus zu handeln.

3. Advent: “Bist Du der, der kommen soll?” (Mt 11,2–11)
Die Frage des Täufers trifft mitten ins Herz: „Bist du der, der kommen soll?“ Johannes spricht aus der 
Dunkelheit des Gefängnisses, aus der Spannung zwischen Verheißung und Wirklichkeit. Auch heute 
darf diese Frage in unsern Herzen aufkommen, in der Erwartung dass Er ein deutliches Zeichen gibt.

Blinde sehen, Lahme gehen, Taube hören und Arme empfangen das Evangelium. Die Gegenwart Got-
tes zeigt sich dort, wo Heilung geschieht, wo Hoffnung wächst und wo das Leben aufblüht. Wir brau-
chen manchmal viel Geduld, damit auch die Hoffnung wachsen kann.

Der Advent lädt ein, wach zu bleiben für die Zeichen des Himmels auf Erden. Jeder Tag bietet Gele-
genheit, Christus zu begegnen – im Wort, im Gebet, im Mitmenschen. Die Frage des Täufers wird zur 
Einladung, tiefer zu sehen und mit Hoffnung zu leben.

Maria hat diese Frage nicht gestellt. Ihr Herz war bereit, ihr Glaube tief verwurzelt. Sie hat empfangen, 
was ihr gesagt wurde, und getragen, was ihr anvertraut war. Ihr Leben ist ein leuchtendes Zeugnis für 
das Kommen des Herrn. Wer sich ihr anschließt, lernt, mit dem Herzen zu erkennen, was Gott wirkt.

4. Advent: “Josef, fürchte dich nicht!” (Mt 1,18–24)
Dieses Wort des Engels trifft Josef in einer Stunde der Ungewissheit. Er steht vor einer Entscheidung, 
die alles verändert. Die Botschaft aus dem Himmel bringt Licht in seine Gedanken, Frieden in sein 
Herz und Klarheit in seinen Weg.

Der Advent erreicht seinen Höhepunkt. Die Erwartung verdichtet sich. Die Nähe Gottes wird greifbar. 
Der Heilige Geist wirkt in der Stille, in der inneren Bewegung und in der Bereitschaft, sich führen zu 
lassen. Josef hört, vertraut und handelt.

Christus kommt. Er wächst im Verborgenen, getragen von Maria, behütet von Josef. In Ihm begegnet 
uns das Licht, das unser Leben verwandelt.

Der Advent lädt ein, dem Engelwort zu lauschen: „Fürchte dich nicht!“ Dieses Wort gilt auch heute. Es 
stärkt die, die zweifeln. Es begleitet die, die suchen. Es richtet auf, wo das Herz schwer ist.

Maria ist bereits auf dem Weg. Ihr Ja trägt das Geheimnis des Lebens. Sie geht nicht allein. Josef 
wird ihr Gefährte, ihr Beschützer, ihr Mittragender. Gemeinsam bereiten sie dem menschgewordenen 
Sohn Gottes Raum. Ihre Geschichte ist durchdrungen von Gnade, getragen von Hoffnung und erfüllt 
von Liebe.






